

#### نسخة لجلسة مجلس التربية تاريخ 31/3/4024

المركز الوطنى لتطوير المناهد

# التربية الإسلامية



الصف الحادي عشر 🔭 💂 للفرع الأكاديمي الفصل الدراسي الأول

#### التأليف

أ.د. هايــــل عبد الحفيظ داود (رئيسًا)

أ.د. خالد عطية السعودي (مشرفًا على لجان التأليف)

محمد أحمد العبادي

عبدالقادر عبدالحميديونس

د. إيمان أحمد فريحات

د. نادي حسن صبرا

جعفر فهمي زيدان

د. أحمد محمد السلمان

عبير خالد منصور

د. سمـــ محمدأب يحبي (منسقًا)

#### الناشر: المركز الوطنى لتطوير المناهج

يسر المركز الوطني لتطوير المناهج استقبال آرائكم وملحوظاتكم على هذا الكتاب عن طريق العناوين الآتية:

@nccdjor

@ feedback@nccd.gov.jo
@ www.nccd.gov.jo

| ميعها، بناءً على | نية الهاشمية ج   | للمملكة الأرد | بس هذا الكتاب في مدارس  | قرَّرت وزارة التربية والتعليم تدري |
|------------------|------------------|---------------|-------------------------|------------------------------------|
| ، وقرار          | )، تاريخ         | ىتەرقم(       | ي لتطوير المناهج في جلس | قرار المجلس الأعلى للمركز الوطن    |
|                  | ، العام الدر اسي | م، بدءًا من   | )، تاريخ                | مجلس التربية والتعليم رقم (        |

**ISBN** 

المملكة الأردنية الهاشمية رقم الإيداع لدى دائرة المكتبة الوطنية: (

375,001

الأردن. المركز الوطني لتطوير المناهج

التربية الإسلامية: الصف الحادي عشر للفرع الأكاديمي: (الفصل الأول)/ المركز الوطني لتطوير المناهج. - عمّان: المركز،2023

(128) ص.

ر.إ. :

الواصفات: /تطوير المناهج//المقررات الدراسية//مستويات التعليم//المناهج/

يتحمَّل المُؤلِّف كامل المسؤولية القانونية عن محتوى مُصنَّفه، ولا يُعبِّر هذا المُصنَّف عن محتوى مُصنَّف ولا يُعبِّر هذا المُصنَّف عن رأي دائرة المكتبة الوطنية.

|                         | المراجعة والتعديل       | 49 4                      |
|-------------------------|-------------------------|---------------------------|
| أ.د. خالد عطية السعودي  |                         | أ.د. هايل عبد الحفيظ داود |
| د. محمد عبد الله طلافحة |                         | د. سـمـر محمد أبو يحيى    |
|                         | التحكيم الأكاديمي       |                           |
|                         | أ.د. محمود علي السرطاوي |                           |
|                         | تصميم وإخراج            |                           |
|                         | أسامة عواد إسماعيل      |                           |
|                         | التحرير اللغوي          |                           |
|                         | نضال أحمد موسى          |                           |

الطبعة الأولى (التجريبية) 1445 هـ/ 2024 م

#### المقدمة

#### بِسْ إِللَّهِ ٱلرَّحْمَازِ ٱلرِّحِيمِ

الحمد لله رَبِّ العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد: فانطلاقًا من الرؤية الملكية السامية، يستمرُّ المركز الوطني لتطوير المناهج بالتعاون مع وزارة التربية والتعليم في أداء رسالته المُتعلَّة بتطوير المناهج الدراسية؛ بُغْيَة تحقيق التعلُّم النوعي المُتميِّز. وبناءً على ذلك، فقد جاء كتاب التربية الإسلامية للصف الحادي عشر مُنسجًا مع فلسفة التربية والتعليم، وخُطَّة تطوير التعليم في المملكة الأردنية الهاشمية، ومُحقِّقًا مضامين الإطار العامِّ والإطار الخاصِّ للتربية الإسلامية ومعاييرهما ومُؤشِّرات أدائهما، التي تتمثَّل في إعداد جيل مُؤمِن بدينه الإسلامي، وذي شخصية إيجابية متوازنة، ومُعترِّ بانتهائه الوطني، ومُلتزِم بالتصوُّر الإسلامي للكون والإنسان والحياة، ومُتمثِّل بالأخلاق الكريمة والقيّم الأصيلة، ومُلِمِّ بمهارات القرن الواحد والعشرين.

تسم كتب التربية الإسلامية بخصوصية تنبع من دورها الذي تؤديه؛ فهي تتصل مباشرة بحياة الطلبة وواقعهم، وتُشكِّل إطارًا مرجعيًّا لتصرُّ فاتهم وسلوكاتهم وقِيَمهم واتجاهاتهم، وهي لا تُزوِّدهم بالمعلومات فحسب، بل تُسهِم في تنمية حياتهم العلمية والعملية بصورة متكاملة وشاملة. ولأهمية هذا الدور؛ فقد روعي في تأليف هذا الكتاب التعلُّم البنائي المُنبق من النظرية البنائية التي تمنح الطلبة الدور الأكبر في عمليتي التعلُّم والتعليم، وتمثَّلت عناصر الدرس الأساسية في التعلُّم القبلي، والفهم والتحليل، والإثراء والتوسُّع، والمراجعة والتقويم. فضلًا عن إبراز المنحى التكاملي بين محاور التربية الإسلامية، ودمج المهارات الحياتية والمفاهيم العابرة في أنشطة الكتاب المُتنوِّعة وأمثلته المُتعدِّدة. يُقدِّم المحتوى كذلك فرصًا عديدةً لأسئلة ومواقف تراعي الفروق الفردية بين الطلبة، إضافةً إلى توظيف المهارات والقدرات والقِيَم بصورة تفاعلية تُغفِّز الطلبة وتستمطر أفكارهم، فيصلون إلى المعلومة بأنفسهم تحليلًا واستنتاجًا.

يتألَّف هذا الكتاب من أربع ودات، اختيرت عناوينها من كتاب الله تعالى، وهي: ﴿ وَلَعْتَصِمُواْ بِحَبُلِ اللّهِ جَمِيعًا ﴾، ﴿ وَتَعَارَفُواْ عَلَى اللّهِ وَالتَّعَوَى ﴾، ﴿ لِتَسَكُنُواْ إِلَيْهَا ﴾. يُعزِّز محتوى الكتاب مجموعة من الكفايات الأساسية، مثل: كفايات التفكير الإبداعي والتفكير الناقد، والكفايات اللغوية، وكفايات التعاون والمشاركة، وكفايات التقييم والبحث وحل المشكلات. ولا شكَّ في أنَّ ضيان استيعاب الطلبة هذه الكفايات واكتسابهم إيّاها يتطلّب بعض التغييرات والتطوير لطرائق التدريس وآليات التقييم المستخدمة بتوجيه وإدارة مُنظَّمة من المُعلِّم والمُعلِّمة، اللذينِ لها أنْ يجتهدا في توضيح الأفكار، وتطبيق الأنشطة وَفق خطوات مُحدَّدة ومُنظَّمة؛ بُغْيَة تحقيق أهداف المبحث التفصيلية بها يتلاءم وظروف البيئة التعليمية التعليمية وإمكاناتها، واختيار الاستراتيجيات التي تساعد على رسم أفضل المهارسات وتحديدها لتنفيذ الدروس وتقييمها.

ونحن إذ نُقدِّم هذا الكتاب، فإنَّنا نأمل أنْ يُسهِم في تحقيق الأهداف المنشودة لبناء الشخصية لدى طلبتنا، وتنمية اتجاهات حُبِّ التعلُّم ومهارات التعلُّم المستمرِّ لديهم، سائلين الله تعالى أنْ يرزقنا الإخلاص والقبول، وأنْ يُعيننا جميعًا على تحمُّل المسؤولية وأداء الأمانة.

#### المركز الوطني لتطوير المناهج

### الفهرس

| الوحدة الأولى:  12 (100-117) المناب الأولى: المناب الكيات الكريمة (100-117) المناب الأولى: المناب الشريف: اتقاء الشّبهات (100-117) المناب الم | رقم الصفحة | الدرس                                        | الوحدة                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| المن المنافق على المنافق المن | 6          | 1. سورة آل عمران، الآيات الكريمة (١٠٢ –١٠٥)  | الوحدة الأولى:                                        |
| 20 عن صور الضلال من صور الضلال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 12         | 2. الحديث الشريف: اتقاء الشُّبُهات           |                                                       |
| الوحدة الثالثة:  الوحدة الثالثة:  الوحدة الثالثة:  الوحدة الرابعة:  المورة الكورة الكرية الشرية الشرية أو الشرية الشرية أو الشريعة الإسلامية الإسلامية الوسلامية الرابعة المورة في الإسلامية الإسلامية الإسلامية المورة في الإسلامية الإسلامية المورة في الإسلامية المورة في الإسلامية الإسلامية الرابعة:  الموحدة الرابعة الإسلامية في الإسلامية الإسلام الموحدة الرابعة المورة الإسلام المورة الإسلام المورة الإسلام المورة الإسلام المورة الإسلام المورة الرابعة الإسلام المورة الإسلام المورة الرابعة المورة الرابعة المورة الم | 20         | 3. من صور الضلال                             |                                                       |
| الوحدة الثانية:  الوحدة الثانية:  الوحدة الثانية:  الوحدة الرابعة:  الموحدة الرابعة:  الوحدة الرابعة المراة في الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الرسلامية الرسلامية الرسلامية الرسلامية الرسلامية الرسلامية الرسلامية الرابعة الرسلامية الرسلامية الرسلامية الرسلامية الرسلامية الرابعة الرابعة الرسلامية الرابعة الرسلامية الرابعة الرسلامية الرابعة الرابعة الرسلامية الرابعة الرسلامية الرابعة الرابعة الرابعة الرسلامية الرابعة الرا | 26         | 4. كرامة الإنسان في الشريعة الإسلامية        |                                                       |
| الوحدة الثانية:  1. جهود علياء المسلمين في خدمة القرآن الكريم 2. العزيمة والرخصة 3. معركة مؤتة (8هـ) 4. المحرّمات من النساء 6. المعتوية الإجساني 6. المعتوية الإجساني 7. سورة آل عمران، الآيات الكريمة (١٣٤ - ١٧٤) 88 (١٧٤ - ١٦٩) 88 (١٧٤ - ١٦٩) 88 (١٠ معركة الشيف: رضا الله تعالى 8. أمسورة آل عمران، الآيات الكريمة (١٣٤ - ١٩٤١) 4. من خصائص الشريعة الإسلامية: الإيجابية 80 (١٠ من خصائص الشريعة الإسلامية: الإيجابية (١١٥ - ١١٥ المعروة الروم، الآيات الكريمة (١٣٠ - ١٤٤) 81 (١٠ مورة الروم، الآيات الكريمة (١٣٠ - ١٤٤) 82 (١٠ مكانة الشيئة النبوية الشريغة في التشريع الإسلامي (١٤٤ - ١٤٤ المعرفة في التشريع الإسلامي (١٤٤ - ١٤٤ المعرفة في الشريعة الإسلامي (١٤٤ - ١٤٤ المعرفة في التشريع الإسلامي (١٤٤ - ١٤٤ المعرفة في الشريعة الإسلامية (١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤٤ - ١٤ | 31         | 5. الزواج: مشروعيته، ومُقدِّماته             |                                                       |
| 50 العزيمة والرخصة  50 (معركة مؤتة (8هـ)  50 (معركة مؤتة (8هـ)  61 (معركة مؤتة (8هـ)  62 (العنايش الإنساني  63 (الختوق الاجتاعية للمرأة في الإسلام  54 (العنايش الإنساني  65 (العنايش الإنساني  66 (الختوق الاجتاعية للمرأة في الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الوسلامية الإسلامية الوسلامية الإسلامية الوسلامية الوسلامية الوسلامية الوسلامية الوسلامية الوسلامية الوسلامية المحرة المراة في الوسلامية الوسلامية الوسلامية المحرة المراة في الوسلامية الوسلامية المحرة المحرة المحرة المحرة الوجين المحرة الوجين المحرة الوجين الوسلامية المحرة المحر   | 37         | 6. الجهاد في الإسلام                         |                                                       |
| 50 العزيمة والرخصة  50 (معركة مؤتة (8هـ)  50 (معركة مؤتة (8هـ)  61 (معركة مؤتة (8هـ)  62 (العنايش الإنساني  63 (الختوق الاجتاعية للمرأة في الإسلام  54 (العنايش الإنساني  65 (العنايش الإنساني  66 (الختوق الاجتاعية للمرأة في الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الوسلامية الإسلامية الوسلامية الإسلامية الوسلامية الوسلامية الوسلامية الوسلامية الوسلامية الوسلامية الوسلامية المحرة المراة في الوسلامية الوسلامية الوسلامية المحرة المراة في الوسلامية الوسلامية المحرة المحرة المحرة المحرة الوجين المحرة الوجين المحرة الوجين الوسلامية المحرة المحر   | 44         | 1. جهود علماء المسلمين في خدمة القرآن الكريم | ال حدة الثانية:                                       |
| 6. معركة مؤتة (8هـ) 6. المُحرَّمات من النساء 6. المُحرَّمات من النساء 6. المُحرَّمات من النساء 6. الحقوق الاجتهاعية للمرأة في الإسلام 82 (١٧٤ – ١٦٩) (١٠ الحقوق الاجتهاعية للمرأة في الإسلام 83 (١٠٠ – ١٦٩) (١٠٠ – ١٠٠ ) 84 (١٠٠ – ١٠٠ ) 85 (١٠٠ – ١٠٠ ) 86 (١٠٠ – ١٠٠ ) 87 (١٠٠ – ١٠٠ ) 88 (١٠٠ – ١٠٠ ) 89 (١٠٠ – ١٠٠ ) 80 (١٠٠ – ١٠٠ ) 80 (١٠٠ – ١٠٠ ) 81 (١٠٠ – ١٠٠ ) 82 (١٠٠ – ١٠٠ ) 83 (١٠٠ – ١٠٠ ) 84 (١٠٠ – ١٠٠ ) 85 (١٠٠ – ١٠٠ ) 86 (١٠٠ – ١٠٠ ) 87 (١٠٠ – ١٠٠ ) 88 (١٠٠ – ١٠٠ ) 89 (١٠٠ – ١٠٠ ) 80 (١٠٠ – ١٠٠ ) 80 (١٠٠ – ١٠٠ ) 80 (١٠٠ – ١٠٠ ) 81 (١٠٠ – ١٠٠ ) 82 (١٠٠ – ١٠٠ ) 83 (١٠٠ – ١٠٠ ) 84 (١٠٠ – ١٠٠ ) 85 (١٠٠ – ١٠٠ ) 86 (١٠٠ – ١٠٠ ) 86 (١٠٠ – ١٠٠ ) 87 (١٠٠ – ١٠٠ ) 86 (١٠٠ – ١٠٠ ) 87 (١٠٠ – ١٠٠ ) 88 (١٠٠ – ١٠٠ ) 88 (١٠٠ – ١٠٠ ) 89 (١٠٠ – ١٠٠ ) 80 (١٠٠ – ١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80 (١٠٠ ) 80   | 50         |                                              |                                                       |
| 10 الموحدة الثالثة:  1 سورة آل عمران، الآيات الكريمة (١٦٤ -١٦٤)  1 سورة آل عمران، الآيات الكريمة (١٦٤ -١٦٤)  10 المحينة الشريف: رضا الله تعالى  10 المحينة الشريفة الإسلامية: الإعجابية  10 المحينة عَقْد الزواج  10 المحينة عَقْد الزواج  10 المحينة المحينة الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية الإسلامية المحينة المحينة المحينة الإسلامية المحينة المحينة المحينة الإسلامية المحينة الإسلامية المحينة الإسلامية المحينة المحينة الإسلامية المحينة الإسلامية المحينة الإسلامية المحينة المحينة الإسلامية المحينة المحينة الإسلامية المحينة الإسلامية المحينة المحين  | 56         | 3. معركة مؤتة (8هــ)                         | ﴿ وَبِعِيمَ مُعْدِهِ مُعْدِقِهِ وَقِبِينٍ مِعَارِقِ ﴾ |
| الوحدة الثالثة: الوحدة الثالثة: الوحدة الرابعة: الوحدة الرابعة الإسلامية الإسلامية في التشريع الإسلامية الإسلامية الرابطاني المرأة في الإسلامية الرابطاني المرأة في الإسلامية الرابطاني المرأة في الإسلامية الرابطاني المرابعة الإسلامية الرابطاني المرابعة الرابطاني المرابعة الإسلامية الرابطاني المرابعة الإسلامية المرابطاني المرابعة الإسلامية الرابطاني المرابطاني المرابطاني المربطاني المربطانية الرابطاني في الإسلامية المربطانية المربطانية الإسلامية المربطانية المربطانية الإسلامية المربطانية المربطانية الإسلامية الإسلامية المربطانية المربطانية في الإسلامية المربطانية في الإسلامية المربطانية في الإسلامية المربطانية في الإسلام وتحديد المربطانية في الإسلام وتحديد المربطانية في الإسلام المنابطانية المنابطانية في الإسلام المنابطانية المنابطانية في الإسلام المنابطانية في المربطانية المنابطانية المنابطاني | 61         | 4. الْمُحرَّمات من النساء                    |                                                       |
| الوحدة الثالثة:  1. سورة آل عمران، الآيات الكريمة (١٦٩ - ١٧٤)  88  2. الحديث الشريف: رضا الله تعالى  4. من خصائص الشريعة الإسلامية: الإيجابية  100  3. الحقوق المالية للمرأة في الإسلام  110  110  110  110  110  110  110  1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 67         | 5. التعايش الإنساني                          |                                                       |
| 100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100         | 74         | 6. الحقوق الاجتماعية للمرأة في الإسلام       |                                                       |
| 100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100      100         | 82         | 1. سورة آل عمران، الآيات الكريمة (١٦٩ – ١٧٤) | ال حدة الثالثة:                                       |
| 100 (عام الشريعة الإسلامية: الإيجابية عقد الزواج الله من خصائص الشريعة الإسلامية: الإيجابية (عام الله من خصائص الشريعة الإسلام الله الزواج (عام الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 88         |                                              |                                                       |
| 106 . شروط صِحَّة عَقْد الزواج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 94         | 3. فتح مكَّة (8) هــ                         | ۴ ويک و وا عني امبر والکوی                            |
| <ul> <li>5. شروط صِحَّة عَقد الزواج</li> <li>6. الحقوق المالية للمرأة في الإسلام</li> <li>11. سورة الروم، الآيات الكريمة (٢١−٢٤)</li> <li>11. سورة الروم، الآيات الكريمة (٢١−٢٤)</li> <li>12. مكانة السُّنَّة النبوية الشريفة في التشريع الإسلامي</li> <li>12. مكانة السُّنَّة النبوية الإسلامية الإسلامية</li> <li>13. مراعاة الأعراف في الشريعة الإسلامية</li> <li>14. حقوق الزوجين</li> <li>14. حقوق الزوجين</li> <li>14. تنظيم النسل وتحديده</li> <li>14. الأمن الغذائي في الإسلام</li> <li>14. الأمن الغذائي في الإسلام</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 100        | 4. من خصائص الشريعة الإسلامية: الإيجابية     |                                                       |
| 1. سورة الروم، الآيات الكريمة (٢١–٢٤) 12. مكانة السُّنَّة النبوية الشريفة في التشريع الإسلامي (2. مكانة السُّنَّة النبوية الشريعة الإسلامية (3. مراعاة الأعراف في الشريعة الإسلامية (4. حقوق الزوجين (5. تنظيم النسل وتحديده (5. تنظيم النسل وتحديده (6. الأمن الغذائي في الإسلام (6. الأمن الغذائي (6. الأمن (6. ا | 106        | 5. شروط صِحَّة عَقْد الزواج                  |                                                       |
| الوحدة الرابعة:  2. مكانة السُّنَّة النبوية الشريفة في التشريع الإسلامي (121 مراعاة الأعراف في الشريعة الإسلامية (129 مراعاة الأعراف في الشريعة الإسلامية (135 مراعاة الأعراف في الشريعة الإسلامية (135 مراعاة الأعراف في النسل وتحديده (142 مراعاة الأمن الغذائي في الإسلام (142 مراعاة الأمن الغذائي في الإسلام (145 مراعاة الأعراف (145 مراعاق (145 مراعاة الأعراف (145 مراعاة الأعراف (145 مراعاق (145 مرا | 111        | 6. الحقوق المالية للمرأة في الإسلام          |                                                       |
| الوحدة الرابعة:  2. مكانة السُّنَّة النبوية الشريفة في التشريع الإسلامي (121 مراعاة الأعراف في الشريعة الإسلامية (129 مراعاة الأعراف في الشريعة الإسلامية (135 مراعاة الأعراف في الشريعة الإسلامية (135 مراعاة الأعراف في النسل وتحديده (142 مراعاة الأمن الغذائي في الإسلام (142 مراعاة الأمن الغذائي في الإسلام (145 مراعاة الأعراف (145 مراعاق (145 مراعاة الأعراف (145 مراعاة الأعراف (145 مراعاق (145 مرا | 116        | 1. سورة الروم، الآبات الكريمة (٢١-٢٤)        |                                                       |
| 129       3         135       4. حقوق الزوجين         142       5. تنظيم النسل وتحديده         142       6. الأمن الغذائي في الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |                                              |                                                       |
| <ul> <li>تنظيم النسل وتحديده</li> <li>الأمن الغذائي في الإسلام</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |                                              | ﴿لِتَسْكُنُوۤا إِلَيْهَا ﴾                            |
| 6. الأمن الغذائي في الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 135        | 4. حقوق الزوجين                              |                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 142        | 5. تنظيم النسل وتحديده                       |                                                       |
| 7. الإسلام والوحدة الوطنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 147        | 6. الأمن الغذائي في الإسلام                  |                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 153        | 7. الإسلام والوحدة الوطنية                   |                                                       |

وثيقة قيد الإعداد والمراجعات التربوية والأكاديمية/ المركز الوطني لتطوير المناهج

### الوحدة الأولى

6

## قال تعالى: ﴿ وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا ﴾

1 سورة آل عمران، الآيات الكريمة (١٠٥–١٠٥)
2 الحديث الشريف: اتقاء الشُّبُهات
من صور الضلال
3 كرامة الإنسان في الشريعة الإسلامية
ل الزواج: مشروعيته، ومُقدِّماته

الجهاد في الإسلام

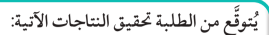
دروس دروس الوحدة الأولى

#### سورة آل عمران الآيات الكريمة (١٠٢–١٠٥)

الدرس 1

#### نِتاجاتُ التَّعَلُّم





- تِلاَوَةُ الآيات الكريمة (١٠٢ ١٠٥) من سورة آل عمران تلاوة سليمة.
  - بَيانُ معاني المفردات والتراكيب.
  - تَفْسيرُ الآيات الكريمة تفسيرًا إجماليًّا.
    - حِفْظُ الآيات الكريمة غيبًا.
    - الْحِرْصُ على الوحدة ونبذ الفُرْقة.



## التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ

حرص سيِّدنا رسول الله عَلَيْ على إقامة مجتمع قوي مُتماسِك؛ فما إنْ هاجر عَلَيْ إلى المدينة المُنوَّرة حتى بنى المسجد النبوي الشريف، وآخى بين المهاجرين والأنصار، ووضع وثيقة المدينة المُنوَّرة لتنظيم شؤون المجتمع، وأنشأ سوق المدينة؛ إدراكًا منه عَلَيْ بأهمية الاقتصاد في بناء المجتمع، وتخليص المجتمع الإسلامي من سيطرة اليهود على الاقتصاد القائم على تعاملهم بالربًا.

#### أناقش

أُناقِشُ أثر أعمال رسول الله ﷺ بعد الهجرة في بناء المجتمع الإسلامي وتماسكه في المدينة المُنوَّرة.

.....

## أَفْهَمُ وَأَحْفَظُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ



#### الْمُفْرَداتُ وَالتَّراكيبُ

وَاعْتَصِمُواْ: تمسَّكوا.

بِحَبْلِٱللَّهِ: بدين الله تعالى.

فَأَلَّفَ: فجمعَ.

شَفًا: حافة الشيء وطرفه.

ٱلْبَيِّنَاتُ: البراهين والدلائل الواضحة.

## بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

### الْفَهْمُ وَالتَّحْليلُ

أرشد القرآن الكريم المسلمين إلى عوامل القوَّة التي تجعلهم أُمَّة قويَّة يُمكِنها بناء الوطن، والدفاع عنه، وحمايته من كيد المعتدين، وفي الآيات الكريمة السابقة بعض هذه العوامل.

### أَتَوَقَّفُ

سورة آل عمران مدنية، وعدد آياتها (200) آية، ومن أسهائها الزهراء؛ أي المضيئة. قال النبي عَلَيْةِ: «اقْرَوُوا الزَّهْراوَيْنِ: الْبَقْرَةَ وَآلَ عمْرانَ» [رواه مسلم].

#### الْخَريطَةُ التَّنْظيميَّةُ

#### موضوعات الآيات الكريمة

الآية الكريمة (١٠٢) تقوى الله تعالى

الآية الكريمة (١٠٤) الدعوة إلى الخير

الآية الكريمة (١٠٣) الا التمسُّك بالإسلام أساس وحدة الأُمَّة

الآية الكريمة (١٠٥) الاعتبار من الأُمم السابقة

#### تقوى الله تعالى

وجَّهت الآيات الكريمة المسلمين إلى تقوى الله هَ، وحقِّ تقاته (أي القَدْر الذي يجب أَنْ يُتَقى به الله تعالى)، وذلك بالتزام أوامره تعالى، واجتناب نواهيه في كلِّ الأقوال والأفعال والمعاملات. قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ٤٠٠. ويجب أَنْ يكون هذا الالتزام هو الحالة الدائمة للمسلم. قال تعالى: ﴿ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسُلِمُونَ ﴾. ومن ثَمَّ، فإنَّ هذا التوجيه يدفع المسلم إلى تمثُّل السلوك القويم بصورة دائمة، والالتزام بمبادئ الدين وأحكامه حتى يأتيه الموت وهو على هذه الحالة.

## اًبْدي رَأْيي

أُبْدي رَأْيي في القضية الآتية:

يُؤجِّل بعض الشباب أداء الفرائض والواجبات الدينية؛ لاعتقادهم أنَّ العمر طويل.

### ثانيًا التمسُّك بالإسلام أساس وحدة الأُمَّة

حَثَّت الآيات الكريمة المسلمين على التمسُّك بالإسلام؛ لأنَّه أساس وحدة الأُمَّة وقوَّتها. قال تعالى: ﴿ وَالْعَتَصِمُواْ بِحَبُلِ اللَّهِ جَمِيعًا ﴾. وقد جاء التعبير في الآية الكريمة بلفظ ﴿ وَالْعَتَصِمُواْ ﴾ إشارةً إلى أنَّ التمسُّك بالدين هو عصمة للأُمَّة، وحماية لها من الأخطار. أمّا لفظ ﴿ جَمِيعًا ﴾ فجاء للدلالة على مسؤولية كلِّ فرد من أفراد الأُمَّة في وجوب التمسُّك بالإسلام.

كذلك أمر الله تعالى المسلمين بنبذ أسباب الفُرْقة والخلاف، والمحافظة على الوحدة، وذكَّرهم بنعمة الإيهان بعدما كانوا أعداء يقتتلون لأسباب واهية. قال الإيهان بعدما كانوا أعداء يقتتلون لأسباب واهية. قال تعالى: ﴿وَالذَّكُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ وَإِخُونَا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِنْهَا ﴾. وفي هذا حَثُّ للمسلمين على دوام استذكار هذه النِّعَم العظيمة التي كانت سبب نجاتهم من الهلاك.

## فَضِيَّةُ لِلنِّقاشِ مُضِيَّةً لِلنِّقاشِ

أُناقِشُ زملائي/ زميلاتي فيما يُحِدِثه الاختلاف والفُرْقة من أثر في المجتمع.

أوجب الله على المسلمين الدعوة إلى الإسلام والخير وفضائل الأعمال، وإرشاد الناس إلى فعل المعروف؛ وهو كلُّ ما أمر به الشرع، واستحسنه، وحقَّ للناس المصلحة والسعادة، وتَرْك المُنكر؛ وهو كلُّ ما نهى عنه الشرع، واستقبحه من أفعال وأقوال تُلحِق بالناس الضرر والمفسدة. قال تعالى: ﴿وَلْتَكُن مِّنكُمُ أُمَّةٌ يَدَعُونَ إِلَى الشرع، واستقبحه من أفعال وأقوال تُلحِق بالناس الضرر والمفسدة. قال تعالى: ﴿وَلْتَكُن مِّنكُمُ أُمَّةً يَدَعُونَ إِلَى الشرع، والمؤمنين، تصلح لمباشرة الدعوة إلى طائفة من المؤمنين، تصلح لمباشرة الدعوة إلى الخير، والأمر بالمعروف والنهى عن المُنكر. وفي هذا دلالة على أنَّ حُكْم الأمر بالمعروف والنهى عن المُنكر. وفي هذا دلالة على أنَّ حُكْم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرض كفاية؛ فإذا قام به بعض أفراد المجتمع سقط عن الباقين، وإنْ لم يقم به أحد والنهي عن المنكر فرض كفاية؛ فإذا قام به بعض أفراد المجتمع سقط عن الباقين، وإنْ لم يقم به أشموا جميعًا. ومن ثَمَّ، فإنَّ قيام الأُمَّة بهذه الواجبات هو طريق فوزها في الدنيا ونجاتها في الآخرة. قال تعالى: ﴿وَأُولَاكِكُ هُمُ ٱلمُفَلِحُونَ﴾.

### الاعتبار من الأمم السابقة

دعت الآيات الكريمة المسلمين إلى الاعتبار من أخطاء الأُمم السابقة، مثل أهل الكتاب الذين لم يلتزموا دين الله تعالى، وتنازعوا، واختلفوا بعدما جاءتهم البراهين والدلائل الواضحة، فصاروا فِرَقًا مُتناحِرةً، فكان ذلك سببًا في ضعفهم في الدنيا واستحقاقهم العذاب في الآخرة. قال تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَالْخَتَلَفُواْ مِنْ بَعَدِ مَا جَاءَهُمُ ٱلْبَيّنَاتُ وَأُولَاتِكُ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾.

## الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

ورد في سبب نزول هذه الآيات الكريمة أنَّ شاس بن قيس -وكان يهوديًّا - مَرَّ على نفر من أصحاب سيِّدنا رسول الله على من الأوس والخزرج مجتمعين في مجلس لهم، فغاظه ما رأى من أُلفتهم واجتهاعهم وصلاح ذات بينهم بعد الذي كان بينهُم من العداوة في الجاهلية، فأمر رجلًا يهوديًّا أنْ يُذكِّرهم بحروبهم السابقة، ففعل، فتنازع القوم عند ذلك، وقالوا: السلاح السلاح، فبلغ ذلك رسول الله على فخرج إليهم مع بعض أصحابه حتى جاءهم، فقال: «يا مَعْشَرَ الْمُسْلِمينَ، الله، الله... أَبِدَعُوى الْجاهِلِيَّةِ وَأَنا بَيْنَ أَظْهُرِكُمْ بَعْدَ إِذْ هَداكُمُ اللهُ إلى الْإِسْلام، وَأَكْرَمَكُمْ بِهِ، وَقَطَعَ بِهِ عَنْكُمْ أَمْرَ الْجاهِلِيَّةِ، وَاسْتَنْقَذَكُمْ بِهِ مِنَ الْكُفْرِ، وَأَلَّفَ بِهِ مَن الْكُفْرِ، وَأَلَّفَ بِهِ وَالله بَيْنَكُمْ القوم أنَّ ذلك من كيد عدوِّهم لهم، فألقوا السلاح، وندموا على ما فعلوا، وعانق بعضهم بعضًا، ثمَّ انصر فوا مع رسول الله على سامعين مطيعين.



| منها الأسلوب الذي استُخدِم في التفريق بين أبناء المجتمع. | القصَّة السابقة، ثمَّ أَسْتَنْتِجُ م | أَتَأُمَّلُ |
|----------------------------------------------------------|--------------------------------------|-------------|
|----------------------------------------------------------|--------------------------------------|-------------|

### أُرْبِطُ ﴾ وَعَ التَّرْبِيَةِ الْإِعْلامِيَّةِ

يَعْمد بعض مُستخدِمي مواقع التواصل الاجتهاعي إلى بَثِّ الفُرْقة بين الناس، وإيقاع الفِتن بينهم؛ لذا يجب الحذر من هذه المواقع، وإنعام النظر فيها تنشره من معلومات، وفي أهداف النشر والآثار المُترتِّبة عليه، والتثبُّت من صِحَّة هذه المعلومات ومصدرها ودِقَّتها.

## الْقِيَمُ الْمُسْتَفَادَةُ

| أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس |
|---------------------------------------------|
| 1) أُحْرِصُ على الوحدة، وَأَنْبذُ الفُرْقة. |
| <br>(2                                      |
| <br>(3                                      |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

- 1 أَذْكُرُ ثلاثة أعمال قام بها رسول الله ﷺ بعد هجرته إلى المدينة المُنوَّرة.
  - أَقْتَرَحُ عنوانًا مناسبًا لموضوع الآيات الكريمة.
    - أُبِيِّنُ المقصود بكلِّ ممّا يأتى:

ب. الْمُنكَ

أ. المعروف.

- أُوَضِّحُ دلالة ورود كلِّ تركيب ممّا يأتي في الآيات الكريمة من سورة آل عمران:
  - أ. ﴿حَقَّ تُقَاتِه ٤٠٠.
  - الله جميعًا ..
  - 5 أَسْتَدلُ بِالآياتِ الكريمة من سورة آل عمران على كلِّ ممّا يأتي:
  - أ. توجيه المسلم إلى المحافظة على دينه، والحرص على الالتزام بمبادئه.
  - ب. نهى المسلمين عن سلوك طريق الأُمم الأُخرى التي تنازعت، وتفرَّقت.
    - جـ. الأمر بالمعروف والنهي عن المُنكَر.
- أَسْتَنْتِجُ عامل قوَّة الأُمَّة المذكور في قوله تعالى: ﴿ وَلۡتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةُ يَدۡعُونَ إِلَى ٱلۡخَيۡرِ وَيَأۡمُرُونَ بِٱلۡمَعۡرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرُ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾.
  - أُعَلِّلُ: حرص رسول الله ﷺ على ما يأتي:
  - أ. وضع وثيقة المدينة المُنوَّرة بعدما هاجر إليها.
    - ب. إنشاء سوق المدينة.
    - 8 أُخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:
  - 1. المعنى الذي يدلُّ عليه لفظ ﴿فَأَلَّفَ ﴾ في قوله تعالى: ﴿فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ ﴾ هو:

أ . جمع.

ب. كتب.

جـ. هدي.

د . ساوي.

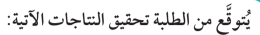
- 2. من أسماء سورة آل عمران:
  - أ . أُمُّ الكتاب.
  - ج. بنو إسرائيل.

د . الزهراء.

ب. الكاشفة.

و أَتْلُو الآيات الكريمة غيبًا.

### نِتاجاتُ التَّعَلُّمِ



- قِراءَةُ الحديث النبوي الشريف قراءة سليمة.
  - التَّعْريفُ براوي الحديث النبوي الشريف.
- بَيانُ معاني المفردات والتراكيب الواردة في الحديث النبوي الشريف.
  - تَعْليلُ مضمون الحديث النبوي الشريف.
- تَمَثُّلُ القِيَم والاتجاهات الواردة في الحديث النبوي الشريف.
  - حفْظُ الحديث النبوي الشريف المُقرَّر غيبًا.



## التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ

أمر الله تعالى عباده بالاستقامة على دينه، والالتزام بها أمر به. قال تعالى: ﴿فَٱسۡتَقِمۡ كُمَاۤ أُمِرۡتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلاَ تَطۡعَوۡۤ إِنَّهُ وِبِمَا تَعۡمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [هود: ١١٢]. وقد حَتَّ سبحانه العباد على أداء الأعمال وَفق شرعه تعالى من دون إفراط أو تفريط.

وأحلَّ الله تعالى للناس الطيِّبات، وحرَّم عليهم الخبائث، وقد بيَّن لهم سيِّدنا محمد عَلَيْهِ الحلال والحرام في جميع جوانب الحياة، مثل: العبادات، والمعاملات، والأطعمة، والأشربة، وغير ذلك.

|     | ٠ | 0 | 2 |
|-----|---|---|---|
| و   | - |   |   |
|     | _ | - |   |
| - 1 | _ | _ |   |
| -   |   |   |   |
|     |   |   |   |

| ين على الخبائث التي حرَّمها ﷺ. | على الطيِّبات التي أباحها الله تعالى، ومثالين آخر | أَ <b>ذْكُرُ</b> مثالين |
|--------------------------------|---------------------------------------------------|-------------------------|
| 2                              |                                                   | من الطيِّبات:           |
|                                | 1                                                 | من الخبائث:             |



## أَفْهُمُ وَأَحْفَظُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّالِي اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا

### الْمُفْرَداتُ وَالتَّراكيبُ

بَيِّنٌ: ظاهر معلوم.

اتَّقَى: تَجِنَّب.

اسْتَبْرَأُ: طلب السلامة.

الْحِمى: أرض محمية يُمنَع الناس من دخولها إلّا بإذن.

يُوشِكُ: يكاد.

يَرْتَعَ: يجعل ماشيته ترعي.

مَحارِمُهُ: المعاصي التي حرَّمها الله تعالى. مُضْغَةً: قطعة من اللحم بمقدار ما يُمضَغ في الفم.

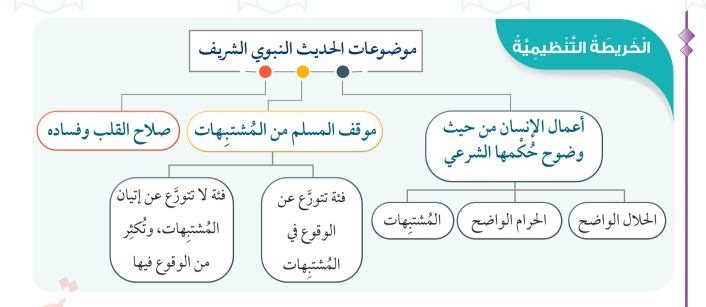
عَنِ النَّهُ عَانِ بْنِ بَشِيرٍ هَ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ وَإِنَّ الْحَرامَ بَيِّنُ، وَإِنَّ الْحَرامَ بَيِّنُ مِنَ النَّاسِ، وَبَيْنَهُما أُمورُ مُشْتَبِهاتُ لَا يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ، فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهاتِ اسْتَبْرَأَ لِدِينِهِ وَعِرْضِه، وَمَنْ وَقَعَ فِي الشَّبُهاتِ وَقَعَ فِي الْحَرام، كَالرَّاعي يَرْعي وَقَعَ فِي الْحَرام، كَالرَّاعي يَرْعي حَوْلَ الْحِمي يُوشِكُ أَنْ يَرْتَعَ فِيه، أَلَا وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكٍ حَمْى، أَلَا وَإِنَّ لِحُمَلِ مُعارِمُهُ أَلَا وَإِنَّ لِحُمَلِ مَلِكٍ حَمْى اللهِ مَحارِمُهُ أَلَا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضَى، أَلَا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مَلْكِ مُلْكِ مُطَلِي مُعَلِيمًا أَلْ وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضَى اللهِ مَحارِمُهُ أَلَا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ فَلَا عَلَى الْجَسَدِ وَقَعْ فِي الْقَلْبُ الْمَالِكُ الْمَلِي وَمَى اللهِ مَحارِمُهُ أَلَا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ فَصَلَى الْجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَي الْجَسَدُ وَالْ الْحَسَدُ كُلُّهُ وَإِذَا فَسَدَتْ عَلِيهً فَي الْقَلْبُ الْمَقَى عليه إِنْ الْحَسَدُ كُلُّهُ الْالْحَسِدُ وَالْمَلَاثِ وَهِي الْقَلْبُ الْمَالِكُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالِكُ الْمُ وَالْمَالِكُ الْمَالِي وَهِي الْقَلْبُ الْمَالِكُ الْمُعَلِيمَ الْقَلْبُ الْمَالَاثُ الْمَالِيمُ الْقَلْبُ الْمَالِكُ الْمَالَةُ اللّهُ الْمَالِيمُ الْمَالِيمِ الْمُؤْمِنِ الْمَالِيمَ الْمَالِيمُ الْمَالِيمُ الْمَالَا وَهِي الْقَالِمُ الْمَالِيمِ الْمَالِيمُ الْمَالِيمُ الْمُؤْمِي الْلَالَةُ الْمَالِيمُ الْمَالَةُ الْمَالِيمُ الْمَالَالُكُلُ اللّهُ الْمُؤْمِي الْمُؤْمِي الْمُعْلِيمِ الْمُعْمَالِيمُ الْمُلْمُ الْمُؤْمِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِي الْمُعْلِيمُ الْمُؤْمِي الْمُعْمِي الْمُؤْمِي ال

#### التَّعْريفُ بِراوي الْحَديثِ النَّبَوِيِّ الشَّريفِ

هو الصحابي الجليل النعمان بن بشير الأنصاري ، وُلِد في السَّنَة الثانية للهجرة، وقد روى عن النبي عَلَيْهِ (114) حديثًا. عمل الله قاضيًا لدمشق، وتولِّى حُكْم الكوفة وحمص زمن الدولة الأموية، وقد تُوفِّي الله سَنَة خمس وستين للهجرة.

### الْفَهْمُ وَالتَّحْليلُ

أكَّد العلماء عِظَم هذا الحديث الشريف، وأنَّه أصل من أصول الشريعة؛ لأنَّه يُبيِّن كيفية تعامل المسلم مع الحلال والحرام والأمور المُشتبهة.



### أعمال الإنسان من حيث وضوح حُكْمها الشرعي

بيَّن لنا رسول الله عَلِيَّة في هذا الحديث النبوي الشريف أنَّ أعمال الإنسان وأقواله تنقسم من حيث وضوح حُكْمها الشرعي إلى ثلاثة أقسام، هي:

- أ . الحلال الواضح: هو ما دلَّت النصوص على مشروعيته، أو ما لا يوجد دليل على تحريمه، ولا يخفى على معظم الناس حِلُّه، مثل: الطيّبات من الطعام، والزواج، والبيع، والإجارة، والرهن، والوكالة؛ فهذا كله حلال عَصْض لا شُبْهَة فيه.
- ب. الحرام الواضح: الحرام هو كلُّ ما دلَّت النصوص الشرعية على حُرْمته، ولا يخفى ذلك على معظم الناس؛ وهو ما أمر الشرع بتركه على وجه الإلزام، مثل: أكل المَيْتة، وشرب الخمر، وتعاطي المُخدِّرات، والقِمار، والزنا، وعقوق الوالدين، وإساءة الجوار، ونقض العهود والمواثيق، وأكل لحم الخنزير؛ فهذا كله حرام واضح لا لَبْس فيه.

### أَتَعاوَنُ وَأَذْكُرُ أَتُعاوَنُ وَأَذْكُرُ

أَتَعاوَنُ مع زملائي/ زميلاتي، وَأَذْكُرُ مثالين آخرين على الحرام البَيِّن الواضح.

ج. المُشتبِهات: هي الأمور الغامضة التي التبس أمرها، وخَفِي حُكْمها على كثير من الناس، ولكنَّ الراسخين في العلم يعرفونها عن طريق النظر والبحث في أدلَّة الأحكام ومقاصد التشريع الإسلامي ومبادئه الكلية؛ لله العلم يعرفونها عن طريق الشرعي لمعرفة حُكْم المُشتبِهات. قال تعالى: ﴿فَسَّعَلُوا أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمُ لَا تَعَلَى وَمِبَادَهُ اللَّهِ اللهِ العلم الشرعي لمعرفة حُكْم المُشتبِهات. قال تعالى: ﴿فَسَعَلُوا أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمُ لَا تَعَلَى اللهِ العلم الشرعي المعرفة حُكْم المُشتبِهات. قال تعالى: ﴿فَسَعَلُوا أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمُ لَا تَعَلَمُونَ ﴾ [الأنبياء: ٧].

- فإذا اختلف الفقهاء في حُكْم الأمور المُشتبِهات بين مَنْ يرى حِلَّها ومَنْ يرى حُرْمتها، وكانت مُتردِّدة بين الحِلِّ والحُرْمة، فالأَوْلى تركها واجتنابها. وهذا الاشتباه لا يقع في الشريعة الإسلامية نفسها، وإنَّما يكون في فهم الناس لها. ومن الأمثلة على ذلك:
- ما أشكل على الإمام مالك عن حين سُئِل عن خنزير البحر (هو من فصيلة الحيتانيات، ومن الثدييات المائية)؛ إذ امتنع عن الإجابة لتعارض الأدلَّة عنده، وهي قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحُمُ وَلَحُمُ الْمَئِيَةُ وَالدَّمُ وَلَحُمُ وَقُوله تعالى: ﴿ أُجِلِّ صَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ ﴾ [المائدة: ٣]، فخاف أنْ يكون منه فيَحرُم، وقوله تعالى: ﴿ أُجِلَّ لَكُمُ صَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ ﴾ [المائدة: ٣]، فخاف أنْ يكون منه فيَحِلُّ.
- إنْ أصابت النجاسة جزءًا من الثوب لم يعلم صاحبه موضعها، فاتقاء المُشتبِهات يكون بغسل الثوب كله. - شراء أسهم من شركة تُتاجِر في مواد بعضها حرام، وبعضها الآخر حلال؛ فاتقاء المُشتبِهات يكون بعدم شراء أسهم تلك الشركة.

#### موقف المسلم من المُشتبِهات

يخاطب النبي عَيَّا في هذا الحديث الشريف المسلم، ويدعوه إلى الورع، ويُحذِّره من الوقوع في المُشتبِهات؛ فهي قد تقوده إلى ارتكاب الحرام. وكذلك، فإنَّ تتبُّع المُشتبِهات يوقِع المسلم في الشُّبُهات؛ وهي الأفعال التي تجعله موضع تهمة وشَكِّ؛ ما يُعرِّضه للغيبة والنميمة، ويُفقِده ثقة الناس به.

يُصنَّف الناس إلى فئتين من حيث التعامل مع المُشتبهات:

- أ . فئة تتورَّع عن الوقوع في المُشتبِهات، فتُحافِظ بذلك على سلامة دينها وسُمْعتها من الطعن؛ لحرصها ألّا تقع في الحرام. فإذا ظهرت لها شُبْهَة وقفت عندها لتتبيَّن حُكْمها، فإنْ أدَّت إلى حرام أو مكروه اجتنبتها.
- ب. فئة لا تتورَّع عن إتيان المُشتبِهات، وتُكثِر من الوقوع فيها؛ فهذه يُخشى عليها من فعل الحرام، لاحتمال أنْ يكون ما وقعت فيه من شُبُهات حرامًا؛ إذ لم يتبيَّن لها حُكْمه، ولم تسأل عنه.

ومَنِ اعتاد التساهل في الوقوع في المُشتبِهات سَهُل عليه الوقوع في الحرام؛ لأنَّ النفس تُسوِّل له، وتَجرُّه شيئًا فشيئًا، ويدلُّ على ذلك المثل الذي ضربه النبي عَيَّا إذ قال عَيَّا إذ قال عَيَّا إذ قال عَيَّا إذ قال عَيْا أَنْ يَرْعى حَوْلَ الْحِمى يُوشِكُ أَنْ يَرْعَى حَوْلَ الْحِمى يُوشِكُ أَنْ يَرْتَعَ فيهِ ». أمّا الذي يبتعد عن المُشتبِهات فإنَّه يجعل بينه وبين الحرام حاجزًا.

### نُحَثُعَنْ أَبْحَثُعَنْ

أَتُعاوَنُ مع زملائي/ زميلاتي في البحث عن علاقة الحديث الشريف الذي بين أيدينا بقول الرسول عَلَيْة: «دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مَا لا يَرِيبُكَ» [رواه النسائي].

#### صلاح القلب وفساده

يُنبِّهنا رسول الله عَلَيْ أَنَّ الأصل في صلاح الإنسان، واستقامة جوارحه، هو صلاح قلبه. فإذا صلُح القلب، عرف الحقَّ من الباطل، واستقامت جوارحه، وظهر ذلك عليه سماحةً في التعامل مع الآخرين، وحِرْصًا على دينه ومجتمعه ووطنه، وبُعْدًا عن الشُّبُهات.

أمّا إذا فسد القلب؛ لجهل الإنسان، وعدم معرفته بالحقّ أو بالحلال والحرام، أو عرف الحلال والحرام، لكنّه تجرّأ على الحرام؛ أدّى ذلك إلى فساد جوارحه وعدم استقامتها على ما شرع الله سبحانه وتعالى.

وفي قوله على الْجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلُحَتْ صَلُحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، أَلَا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلُحَتْ صَلُحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، أَلَا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا فَسَدَ القَلْبِ وَهِي الْقَلْبُ» بيانٌ بأنَّ القلب خطره عظيم بالرغم من صِغَر حجمه، ومنفعته جليلة، وأنَّه إذا فسد القلب فسدت بقية الأعضاء والجوارح.

|                                                | أَتَعاوَنُ وَأُبَيِّنُ أَتَعاوَنُ وَأُبَيِّنُ |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| وَأُبِيِّنُ ثلاثة أسباب لأمراض القلوب وفسادها. | أَتُعاوَنُ مع زملائي/ زميلاتي،                |
|                                                | (1                                            |
|                                                | (2                                            |
|                                                | (3                                            |
|                                                |                                               |

## الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

يجب على المسلم أنْ يحرص على صلاح قلبه؛ بأنْ يَلتزم الأعمال التي تُعين على ذلك، مثل:

- أ . المحافظة على أداء العبادات، مثل: الصلاة، والصيام. قال تعالى: ﴿وَأَقِمِ ٱلصَّلَوَةَ ۖ إِنَّ ٱلصَّلَوَةَ تَنْهَلَ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكَ ﴾ [العنكبوت: ٤٥].
  - ب. قراءة القرآن، والتدبُّر فيه. قال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقَفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤].
- ج. مجالسة الصالحين، والابتعاد عن أهل الفسق والمعاصي. قال تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي ٓ ءَايَتِنَا فَأَعْرِضَ عَنْهُمُ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِةِ ـ وَ إِمَّا يُنسِيَنَّكَ ٱلشَّيْطَانُ فَلَا تَقْعُدُ بَعْدَ ٱلذِّكَرَىٰ مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [الأنعام: ٦٨].

- د . التوجُّه إلى الله ﷺ بالدعاء. قال تعالى: ﴿ رَبَّنَا لَا تُزِغُ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ ﴿ الْوَهَّابُ ﴾ [آل عمران: ٨].
- هـ. المداومة على ذِكْر الله هِ. قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَبِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ۖ ٱلَّا بِذِكْرِ ٱللَّهِ تَطْمَبِنُ ٱلْقُلُوبُ ﴾ [الرعد: ٢٨].
- و. اختيار الحلال الطيّب من الطعام والشراب. قال تعالى: ﴿ يَآأَيُّهَا ٱلنَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي ٱلْأَرْضِ حَلَلَا طَيِّبًا ﴾ [البقرة: ١٦٨].

| ے د    |       |           | - III | <b>—</b> |
|--------|-------|-----------|-------|----------|
| تفادَة | 1 II  | ا ۃ اُ ہُ |       |          |
| ىسادە  | الوسد | سيم       |       | 7/44/    |
|        |       | • • •     |       | FG.)     |
|        |       |           |       |          |

| أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس.              |
|-----------------------------------------------------------|
| 1) أَحْرِصُ على الحلال، وَأَتَجَنَّبُ الحرام والشُّبُهات. |
| <br>(2                                                    |
| <br>(3                                                    |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

- أُبِيِّنُ مفهوم كلِّ ممَّا يأتي:
- ب. الحرام الواضح. جـ المُشتبِهات.
- 2 أُعَرِّفُ براوي الحديث الشريف.

أ . الحلال الواضح.

- قسم الأعمال والأقوال من حيث وضوح حُكْمها الشرعي إلى ثلاثة أقسام. أَذْكُرُها، ثمَّ أَشْرَحُ كلَّ قسم منها.
  - أَذْكُرُ ثلاثة جوانب فصّل الإسلام في حلالها وحرمتها.
    - 5 أَذْكُرُ أمرين يترتَّبان على عدم اتقاء الشُّبُهات.
    - و أُعدِّدُ ثلاثًا من الوسائل المُعينة على صلاح القلب.
      - أُوَضِّحُ أثر اجتناب الشُّبُهات.
  - أَذْكُرُ أصناف الناس من حيث التعامل مع المُشتبهات.
    - و أُعَلِّلُ ما يأتي:
  - أ . يجب على المسلم تجنُّب الشُّبُهات والابتعاد عنها.
  - ب. مَن اعتاد التساهل في الوقوع في المُشتبهات سَهُل عليه الوقوع في الحرام.
    - 10 أَسْتَشْهِدُ من الحديث الشريف على الجزئية التي تدلُّ عليها المواقف الآتية:
      - أ . تحرص سعاد على أكل الحلال من الطعام.
    - ب. يتهاون سمير في الاشتغال بعقود تجارية حُكْمها الشرعي غير واضح.
  - ج. يقع سعد في الغيبة عند حديثه عن الناس بها يكرهون في مواقع التواصل الاجتهاعي.
    - 11 أُعْطِي مثالًا واحدًا صحيحًا على كلِّ ممَّا يأتي:
      - أ . مطعومات مُشتبه في حِلُّها وتحريمها.
        - ب. الحرام الواضح.

### 12 أَخْتارُ الإِجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:

- 1. الحِمى هو:
- أ. مرض يصيب الإنسان.
- ب. أرض محمية يُمنَع الناس من دخولها إلّا بإذن.
  - ج. الوطن الذي يعيش فيه الإنسان.
    - د . الأرض الصالحة للرعي.
  - 2. إحدى الفئات الآتية تَعْرف حُكْم المُشتبهات:
- ب. لا أحد من الناس.

أ . الناس كافَّةً.

د . الراسخون في العلم.

- ج. طلبة العلم.
- 3. معنى كلمة (مُضْغَة) في الحديث الشريف هو:
- ب. قطعة من العذاب.
- أ . أمر مُلتبس فيه الحُكُم.
- د . قطعة من الأرض.

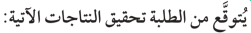
- ج. قطعة من اللحم.
- 13 أَحْفَظُ الحديث الشريف غيبًا.

#### من صور الضلال

الدرس 3

#### نِتاجاتُ التَّعَلُّم





- بَيانُ مفهوم كلِّ من: الكفر، والشِّرْك، والنفاق، والبدعة.
- تَوْضيحُ أَقسام كلِّ من: الكفر، والشِّرْك، والنفاق، والنفاق، والبدعة.
  - اجْتِنابُ صور الضلال.



## التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ الْقَبْلِيُّ

الدِّين من أعظم نِعَم الله تعالى على الإنسان، وهو مراتب، أُولاها الإسلام؛ وهو الخضوع لله تعالى، وتنفيذ أوامره، واجتناب نواهيه. وثانيتها الإيمان؛ وهو التصديق الجازم بكلِّ ما جاء من عند الله تعالى، وما ثَبَتَ عن سيِّدنا رسول الله على وأعلاها الإحسان؛ وهو استشعار مراقبة الله تعالى في السِّرِّ والعلن، والقيام بالأعمال على أحسن وجه مُحكِن. وبهذه المراتب تُنظَم علاقة العبد بربِّه، ونفسه، وغيره.

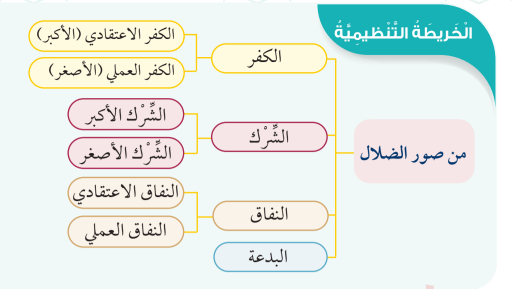
ولأنَّ هذا الدين نعمة من الله تعالى؛ فإنَّه يتعيَّن علينا أنْ نحرص على بقائه نقيًّا بالبُعْد عن كلِّ صور الضلال.

#### أسْتَنْتُجُ

أَسْتَنْتِجُ أهمية بقاء الدين نقيًّا من كلِّ صور الضلال.



للضلال صور عديدة يجب علينا تجنُّبها، والابتعاد عمّا يؤدّي إليها من اعتقادات وأقوال وأفعال.



### أوّلًا الكفر

ينقسم الكفر إلى نوعين، هما:

- أ. الكفر الاعتقادي (الأكبر): هو الكفر الأكبر الذي يُخرِج صاحبه من مِلَّة الإسلام. ومن صوره:
- 1 . إنكار ركن من أركان الإيمان، مثل: إنكار الإيمان بالله
   تعالى، واليوم الآخر.
- إنكار ركن من أركان الإسلام، مثل: إنكار فريضة الصلاة، وفريضة الزكاة.
- وجوب الجهاد، وحرمة الخمر والرِّبا والزِّنا.
- 4. سَبُّ الـذات الإلهية، أو أحـد الرُّسُل الكـرام، أو القرآن الكريم.

### أَتَوَقَّفُ

ذهب العلاء إلى أنَّ مَنِ ارتكب الذنوب والمعاصي، أو ترك شيئًا من الواجبات تكاسلًا من غير إنكار لها، ليس بكافر، وإنَّها هو مُذنِب وعاص لله تعالى، وقد يكون فعله كبيرة من الكبائر، مثل: تارك فعله كبيرة من الكبائر، مثل: تارك صيام شهر رمضان، والسارق، وشارب الخمر، ويجب عليه التوبة والاستغفار والإقلاع عن الذنوب.

وقد حذَّر الله تعالى من هذه الأفعال، وبيَّن عقوبة هذا النوع من الكفر؛ وهي الخلود في النار. قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِاَيَاتِنَا ٓ أُوْلَنَمِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ ۖ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [البقرة: ٣٩].

ب. الكفر العملي: هو ارتكاب بعض المعاصي والذنوب الكبيرة التي لا تُخرِج فاعلها من الإسلام، وإنَّما أُطلِق على تلك المعاصي والذنوب لفظ (الكفر)؛ لبيان خطورتها، والتحذير منها. قال رسول الله ﷺ: «سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ، وَقِتَالُهُ كُفْرٌ» [متفق عليه]. ومن ثَمَّ، فإنَّ فاعلها يظلُّ مسلمًا، لكنَّه يكون بذلك قد ارتكب معصية كبرة.

سُئِل الشيخ محمد الغزالي هي عن حُكْم تارك الصلاة، فأجاب: «حُكْمه أَنْ تأخذه معك إلى المسجد».

## ثانيًا الشِّرْك

ينقسم الشرك إلى قسمين، هما:

أ. الشّرْك الأكبر: هو أنْ يجعل الإنسان مع الله تعالى إلهًا آخرَ يعبده، ويتقرَّب إليه، كما كان يفعل كُفّار قريش بعبادة الأصنام، ويُعَدُّ الشِّرْك الأكبر أعظم المعاصي. قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلَمُ عَظِيمٌ ﴾ [لقان: ١٣]. وهذا الشِّرْك يُخرِج صاحبه من الإسلام، وقد بيّن الله على عقوبته. قال تعالى: ﴿إِنَّهُو مَن يُشْرِكَ بِٱللّهِ فَقَدَّ حَرَّمَ ٱللّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلِهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنَ أَنصَادِ ﴾ [المائدة: ٢٧].

#### ب. الشِّرْك الأصغر (الخفي): وهو على نوعين:

- 1. الرياء؛ وهو أنْ يقصد الإنسان بعبادته مدح الناس. قال رسول الله ﷺ: «إِنَّ أَخْوَفَ ما أَخافُ عَلَيْكُمُ الشِّرْكُ الشِّرْكُ الْأَصْغَرُ، قالوا: وما الشِّرْك الأصغر يا رسول الله؟، قال: الرِّياءُ» [رواه أحد].
- 2. بعض الأفعال التي وصفها الشارع بأنَّها شِرْك، مثل قول النبي عَيَاهَ: «مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللهِ فَقَدْ أَشْرَكَ» [رواه أحد]. والشِّرْك الأصغر لا يُخرِج صاحبه من الإسلام، وإنَّما يجعله عاصيًا لله تعالى.

## كُ أُصَنِّفُ وَأَسْتَنْتِهُ

### أُصَنِّفُ الأعمال الآتية إلى شِرْك أكبر وشِرْك أصغر، ثمَّ أَسْتَنْتِجُ منها خطورة الشِّرْك:

| خطورة الشِّرْك | نوع الشِّرْك | العمل                                     |
|----------------|--------------|-------------------------------------------|
|                |              | عبادة الشيطان                             |
|                |              | الإطالة في الصلاة قصد نيل الثناء من الناس |
|                |              | الحلف بالآباء                             |

#### الثًا النفاق

النفاق: هو أنْ يُظهر الإنسان الإيهان، ويُخفي الكفر. والنفاق ينقسم إلى قسمين، هما:

أ. النفاق الاعتقادي: ظهر هذا النوع من النفاق أوَّل مَرَّة في المدينة المُنوَّرة بعد هجرة النبي عَلَيْهُ، وقد تمثَّله زعيم المنافقين عبد الله بن أُبي بن سلول؛ إذ كان يُظهِر إيهانه أمام المسلمين، ويُخفي كفره ومكره بالإسلام، ومَنْ كانت هذه صفته فهو كافر يستحقُّ أشدَّ العذاب في النار إنْ مات على نفاقه. قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ فِي النّارِ إِنْ مات على نفاقه. قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ فِي النّارِ فِل تَجِدَ لَهُمُ نَصِيرًا ﴾ [النساء: ١٤٥].

وقد ظهر أثر نفاق هؤلاء المنافقين على أفعالهم، مثل: الكيد للإسلام، وتشويه صورته، ونشر الشائعات، وإيقاع الخصومة والفُرْقة بين المسلمين.

ب. النفاق العملي: هو اتصاف الإنسان بصفات مُعيَّنة هي من صفات المنافقين. وقد حذَّر النبي عَلَيْهُ المسلمين من التشبُّه بصفات هؤ لاء المنافقين التي بيَّنها في قوله عَلَيْهُ: «آيَةُ الْمُنافِقِ ثَلاثُ: إِذا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذا وَعَدَ أَخُلَفَ، وَإِذا اؤْتُمِنَ خانَ» [منفق عليه].

### رابعًا البدعة

البدعة: هي إحداث أمر يؤدي إلى تحريف الدين وتشويهه. قال رسول الله ﷺ: «مَنْ أَحْدَثَ في أَمْرِنا هذا ما لَيْسَ مِنْهُ، فَهُو رَدُّ» [متفق عليه]، وقال ﷺ: «كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلالَةٌ» [رواه أبو داود والترمذي]. ومن أمثلة ذلك: استحداث صلاة ليس لها أصل في الشرع.

أمّا استحداث الوسائل التي تُعين على أمر الدين، ولا تتعارض معه، فليست من باب البدعة. قال على: "مَنْ سَنَّ في الْإِسْلامِ سُنَّةً حَسَنَةً، فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَهُ، كُتِبَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا، وَلا يَنْقُصُ مِنْ أَجُورِهِمْ شَيْءٌ، وَمَنْ سَنَّ في الْإِسْلامِ سُنَّةً سَيِّئَةً، فَعُمِلَ بِها بَعْدَهُ، كُتِبَ عَلَيْهِ مِثْلُ وِزْرِ مَنْ عَمِلَ بِها، وَلا يَنْقُصُ مِنْ أَوْزارِهِمْ شَيْءٌ» [رواه سَنَّ في الْإِسْلام سُنَّةً سَيِّئَةً، فَعُمِلَ بِها بَعْدَهُ، كُتِبَ عَلَيْهِ مِثْلُ وِزْرِ مَنْ عَمِلَ بِها، وَلا يَنْقُصُ مِنْ أَوْزارِهِمْ شَيْءٌ» [رواه سَنَّ في الْإِسْلام سُنَّةً سَيِّئَةً، فَعُمِلَ بها بَعْدَهُ، كُتِبَ عَلَيْهِ مِثْلُ وِزْرِ مَنْ عَمِلَ بِها، وَلا يَنْقُصُ مِنْ أَوْزارِهِمْ شَيْءٌ» [رواه الله عليه، وفعلها الصحابة الكرام على من بعده، ولا تُعدُّ بدعًا، مثل: جمع القرآن الكريم في مُصحَف واحد زمن الخليفة أبي بكر الصديق ، وجمع سيّدنا عمر بن الخطّاب الناس في صلاة التراويح على إمام واحد بعدما كانوا يُصلّونها فرادى، وقوله هذا «نعمت البدعة هذه» [رواه البخاري]، وتنقيط المُصحَف، ووضع علامات الإعراب عليه، وغير ذلك.



أُعَلِّلُ: لا تُعَدُّ السُّبْحَة التقليدية بدعةَ ضلالةٍ، ومثلها السُّبْحَة الإلكترونية.

## الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

يَحرُم على المسلم أنْ يُطلِق لفظ (الكفر) على أحد من المسلمين، وعليه أنْ يحذر من ذلك مازحًا أو جادًا؟ لأنَّ إطلاق أحكام الكفر على الناس ليس من اختصاص عامَّة المسلمين.

وقد حذَّر النبي عَلَيْ من فتنة التكفير؛ لِما تتركه من أثر شديد في تفريق الأُمَّة وتمزيق قوَّتها، ولِما تُسبِّبه من أذى للعباد، ودمار للبلاد، واستباحة لدماء الناس بغير حقِّ. قال النبي عَلَيْ : «... وَمَنْ قَذَفَ مُؤْمِنًا بِكُفْرٍ فَهُو كَقَتْلِهِ» [رواه البخاري].

## الْقِيَمُ الْمُسْتَفَادَةُ

| أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس.<br>1) أَتَجَنَّبُ كلَّ ما يُغضِب الله تعالى. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| <br>(2                                                                                    |
| <br>(3                                                                                    |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

- أُبِيِّنُ مفهوم كلِّ ممَّا يأتي:
  - أ. الشِّرْك الأكبر.
- ب. النفاق الاعتقادي.
- ج. الكفر الاعتقادي.
  - د . البدعة.
  - هـ. الإيمان.
- 2 أُعَلِّلُ: حذَّر النبي ﷺ من فتنة التكفير.
- أُبِيِّنُ حُكْم مَنْ وقع في أيِّ من صور الضلال الآتية:

| الكفر العملي | النفاق العملي | الشِّرْك الأصغر | الشِّرْك الأكبر | صورة الضلال |
|--------------|---------------|-----------------|-----------------|-------------|
|              |               |                 | 117             | الحُكُم     |

- أضَعُ إشارة (√) بجانب العبارة الصحيحة، وإشارة (X) بجانب العبارة غير الصحيحة فيها يأتي:
  - أ. ( ) مَنْ أنكر أمرًا معلومًا من الدين بالضرورة فقد أشرك.
  - ب. ( ) إظهار الإنسان الإيمان وإخفاؤه الكفر هو شرُّك خفي.
  - ج. ( ) استخدام الوسائل التي تُعين على أمر الدين ليس من البدعة.
    - 5 أُخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:
  - 1. يُعَدُّ مَنْ يفطر في نهار رمضان مع اعترافه بتقصيره وإقراره بأنَّ الصيام فرض عليه:
    - جـ. مُنافقًا. د . مُبتدعًا.
- أ. كافرًا. ب. عاصيًا. جـ. مُنافِقًا.
  - 2. عبادة أحد مع الله تعالى هي صورة من صور:
  - أ. الشِّرْك الأكبر.
    - ج. الكفر العملي. د . الشِّرْك الأ
      - 3. تُعَدُّ خيانة الأمانة صورة من صور:
      - أ . البدعة .
        - ج. الشِّرْك الأصغر.

ب. النفاق العملي.

د. الشِّرْك الأصغر.

ب. الشِّرْك الأكبر.

د . النفاق العملي.

#### كرامة الإنسان في الشريعة الإسلامية

الدرس 4

## نِتاجاتُ التَّعَلُّمِ

### يُتوقّع من الطلبة تحقيق النتاجات الآتية:

- بَيانُ مظاهر تكريم اللهِ تعالى الإنسانَ.
- تَوْضيحُ توجيهات الإسلام لتحقيق الكرامة الإنسانية.
- تَقْديرُ حرص الإسلام على المحافظة على الكرامة الإنسانية.



## التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ

كرَّم الله تعالى الإنسان، وفضَّله على سائر المخلوقات، وشرع له جُمْلة من التشريعات والأحكام التي تُحقِّق إنسانيته، وتُكنِّه من القيام بواجب الاستخلاف الذي كلَّفه الله تعالى به. ومن ذلك: تحريم الاعتداء عليه بالإهانة، والضرب، والقتل، أو التعرُّض لماله وعرْضه بالسوء والأذى؛ فبذلك تُحفَظ إنسانيته، وتتحقَّق السعادة له ولأفراد مجتمعه، ويسود الأمن والاستقرار.

#### أُناقِشُ وَأُحَوِّنُ

أُناقِشُ أثر كل مما يأتي في حفظ كرامة الإنسان، ثمَّ أُدوِّنُها:

| أثره في حفظ كرامة الإنسان | المبدأ              |
|---------------------------|---------------------|
|                           | حقُّ العمل          |
|                           | الجهاد في سبيل الله |
|                           | التكافل الاجتهاعي   |
|                           | حقُّ السَّكن        |

## الْفَهْمُ وَالتَّحْليلُ

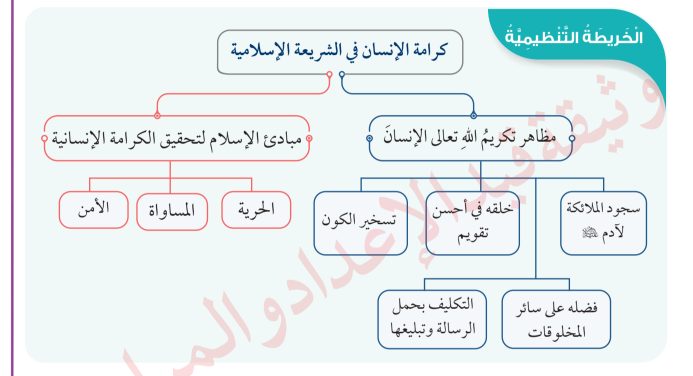


### أَتَوَقَّفُ

#### الكرامة

هي حقُّ الفرد في أنْ تكون له قيمة، وأنْ يُعرَم لذاته، وأنْ يُعامَل بصورة لائقة.

يتسم المفهوم الإسلامي للكرامة الإنسانية بالعموم؛ فالتكريم مُطلَق للبشرية جمعاء، من دون تمييز بسبب الاختلاف في الدين، أو اللون، أو العرق، أو القدرة الجسدية، أو القدرة العقلية. ومن ثَمَّ، فقد وضع الإسلام التشريعات التي تحفظ كرامة الإنسان.



### أوَّلًا مظاهر تكريمُ اللهِ تعالى الإنسانَ

يظهر تكريمُ اللهِ تعالى الإنسانَ في صور عديدة، منها:

- أَ . أَمْرُ الله تعالى الملائكة بالسجود لآدم هَ : تقديرًا وتكريبًا له. قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَ الِلْمَلَيَ كَ السَّجُدُواْ لِآدَمَ ﴾ [طه: ١١٦].
- ج. تفضيله على سائر المخلوقات. قال تعالى : ﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقَنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَدَتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرِ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾ [الإسراء: ٧٠].

وثيقة قيد الإعداد والمراجعات التربوية والأكاديمية/ المركز الوطنى لتطوير المناهج

- تسخير الكون له؛ فقد سخَّر الله تعالى كلَّ ما في الكون للإنسان. قال تعالى: ﴿ أَلَوْ تَرَوِّا أَنَّ ٱللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [لقمان: ٢٠].
- هـ. تكليفه بحمل الرسالة وتبليغها. قال تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقُنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ ﴾ [الأحزاب:٧٧].

#### أَتَدَبَّرُ وَأَسْتَخْرِجُ

أَتَدَبَّرُ الآيتين الكريمتين الآتيتين، ثمَّ أَسْتَخْرِجُ ما تشير إليها من أمور سخَّرها الله تعالى للإنسان، وأباح له الانتفاع بها:

قال تعالى: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَأَخْرَجَ بِهِ عِنَ ٱلثَّمَرَتِ رِزْقًا لَّكُمِّ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلْفُلْكَ لِتَجْرِيَ فِي ٱلْبَحْرِ بِأَمْرَةِ وَسَخَّرَلَكُمُ ٱلْأَنْهَرَ ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ دَآبِبَيْنٌ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ ﴿ ﴿ [إبراهيم: ٣٢ - ٣٣].

#### ثانيًا مبادئ الإسلام لتحقيق الكرامة الإنسانية

أكَّد الإسلام مجموعة من المبادئ والقِيَم التي تُحقِّق الكرامة الإنسانية. ومن ذلك:

أ . الحرية: أعلى الإسلام من قيمة الحرية، وجعلها حقًّا من حقوق الإنسان الأساسية ضمن ضوابط لا تُخالِف الشرع أو القانون. وللحرية صور عديدة، أبرزها حرية الإنسان في الاعتقاد؛ فقد أعطى الإسلام الإنسان الحقُّ في اختيار دينه، ومحارسة شعائره الدينية وَفق أحكام دينه. قال تعالى: ﴿لاَّ إِكْرَاهَ فِي ٱلْدِّينِ ﴾ [البقرة:٢٥٦].

وكذلك أعطاه الحقَّ في التعبير وإبداء الرأي ضمن ضوابط لا تُفْضي إلى إيذاء الآخرين أو الاعتداء عليهم. وقد سعى الإسلام لتخليص الإنسان من الرِّقِّ والعبودية، وشرع الأحكام التي تقضي على هذه الظاهرة؛ إذ جعل تحرير العبيد مصرفًا من مصارف الزكاة، وحقًّا واجبًا على القادر من المسلمين، وكَفَّارةً من كَفّارات الذنوب لبعض المخالفات، وبابًا من أبواب الخير والأجر العظيم.

## أَبْحَتُ وَأُدَوِّنُ

أَبْحَثُ عن أسماء ثلاثة من الصحابة الذين نالوا حريتهم بسبب الإسلام بعد أنْ كانوا عبيدًا، ثمَّ أُدَوِّنُها.

ب. المساواة بين الناس جميعًا: ساوى الإسلام بين الناس كاقَّة، بصرف النظر عن الدين، واللون، والعِرْق، والعِرْق، والإعاقة، والمرض. قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن ذَكَرِ وَأَنْثَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَابِلَ لِتَعَارَفُولًا إِنَّ أَكُمْ مِّن ذَكَرِ وَأَنْثَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَابِلَ لِتَعَارَفُولًا إِنَّ أَكْمَ مَكُمْ عَلِيهُ خَبِينُ ﴾ [الحجرات: ١٣]. وقد بين الإسلام أنَّ الناس جميعًا من أصل واحد.



ج. الأمن: حرص الإسلام على توفير الأمن للإنسان في نفسه وماله وعرضه، ومنع الاعتداء عليه في جميع الأحوال؛ سواء أكان ذلك بالشتم والسبّ، أم بالضرب والإيذاء. قال تعالى: همن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٢].



### أُفَكِّرُ وَأُدَوِّنُ أَفَكِرُ وَأُدَوِّنُ

أَفْكُرُ فِي ثلاثة أمثلة تُعَدُّ اعتداء على كرامة الإنسان، ثمَّ أُدَوِّنُها.

## الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

لا تقتصر الكرامة الإنسانية على الإنسان في حياته، وإنَّما تمتدُّ إلى ما بعد وفاته؛ فقد شرع الإسلام العديد من الأحكام التي تكفل كرامة الإنسان بعد موته، مثل: تغسيله، وتطييبه، وتكفينه، والصلاة عليه، وتشييعه، ودفنه، وتعزية أهله.

## الْقِيَمُ الْمُسْتَفَادَةُ

| أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس.                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>1) أَتَمَثّلُ مبادئ الإسلام بعدم المساس بكرامة الآخرين، بصر ف النظر عن دياناتهم، وألوانهم، وأعراقهم</li> </ul> |
| (2                                                                                                                      |
| (3                                                                                                                      |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

1 أُوَضِّحُ دلالة الآيات الكريمة الآتية على كرامة الإنسان في الشريعة الإسلامية:

أ. قال تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ ۞ عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ ۞ ﴾.

ب. قال تعالى: ﴿وَهَدَيْنَاهُ ٱلنَّجْدَيْنَ ﴾.

أَعَدُّ مظهرين من مظاهر تكريم اللهِ تعالى الإنسانَ.

أَسْتَنْتِعُ من الآيات الكريمة الآتية مظاهر تكريم اللهِ تعالى الإنسانَ:

| مظاهر تكريم اللهِ تعالى الإنسانَ | الآيات الكريمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                  | أ . قال تعالى: ﴿لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ فِيَ أَحْسَنِ تَقُويِمٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 3                                | ب. قال تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْإِنسَانُ﴾ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                  | والجِبالِ قابين أَنْ يَحْمِلُهَا وَاسْفَقَنْ مِنْهَا وَحَمَلُهَا الْإِنْسَانَ ﴿ وَإِذْ قُلْنَ اللَّمَلَةِ إِسَانَ ﴿ وَإِذْ قُلْنَ اللَّمَلَةِ إِسَانَ ﴿ وَإِذْ قُلْنَ اللَّمَلَةِ إِسَانَ ﴿ وَالْمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّاللَّا اللّلْمُ اللَّا الللَّا اللَّهُ اللَّ اللَّلْمُ اللَّاللَّا اللَّهُ ا |

4 لا تقتصر الكرامة الإنسانية على الإنسان في حياته، وإنَّما تمتدُّ إلى ما بعد وفاته. أُوَضِّحُ ذلك.

5 أُخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:

1. أحد مبادئ الإسلام لتحقيق الكرامة الإنسانية، الذي يشير إليه قوله تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمُ مِّن ذَكْرِ وَأَنْتَى وَجَعَلْنَكُو شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُواْ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللّهِ أَتَقَكُمُ إِنَّ ٱللّهَ عَلِيمُ خَبِيرٌ ﴾، هو:

ب. العدل. ج. المسؤولية. د. المساواة.

أ . الحربة.

2. المفهوم الذي تشير إليه العبارة الآتية: «حقُّ الفرد في أنْ تكون له قيمة، وأنْ يُحترَم لذاته، وأنْ يُعامَل بصورة لائقة»، هو:

أ . الاستخلاف. ب الأمن. ج الكرامة. د . عارة الأرض.

3. أحد مبادئ الإسلام لتحقيق الكرامة الإنسانية، الذي يشير إليه قوله تعالى: ﴿ لَا إِثْرَاهَ فِي ٱلدِّينِ ﴾، هو:

أ . الحرية.

د . العموم.

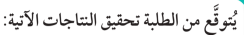
ج. الأمن.

ب. المساواة.

#### الزواج: مشروعيته، ومُقدِّماته

الدرس 5

### نِتاجاتُ التَّعَلُّمِ



- بَيانُ مفهوم كلِّ من: الخِطبة، والزواج.
- تَوْضيحُ حُكْم كلِّ من: الخِطبة، والزواج.
- تَعَرُّفُ الحكمة من مشروعية كلِّ من: الخِطبة، والزواج.
  - تَوْضيحُ أُسس بناء العلاقة الزوجية.
    - تَعْدادُ أحكام الخِطبة.
    - تَقْديرُ أهمية الزواج في الإسلام.



## التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ

اعتنت الشريعة الإسلامية ببقاء الجنس البشري وتكاثره، وشَرَعَت من الوسائل والأحكام ما يكفل ذلك. ومن ذلك أنَّها حَثَّت على الزواج، وشَرَعَت الأحكام التي تدعم إنشاء الأُسَر، وتكفل المحافظة عليها.

### أُفَكِّرُ وَأُجِيبُ

| عن الزواج بين الرجال والنساء في الوقت الحاضر: | زداد ظاهرة العزوف |
|-----------------------------------------------|-------------------|
|-----------------------------------------------|-------------------|

1) في رَأْيِكَ، ما أسباب تزايد هذه الظاهرة؟ .....

2) أَسْتَنْتِجُ أثرين من الآثار الاجتماعية لهذه الظاهرة.



اعتنت الشريعة الإسلامية بأمر الزواج؛ نظرًا إلى أهميته، فقد بيَّن الإسلام أحكامه على نحوٍ مُفصَّل، بما يكفل تحقيق مقاصده.





مفهومه، وحُكْمه الحكمة من مشروعيته (أُسس اختيار الزوجين) الخِطبة

مفهومها، وحُكْمها (الحكمة من مشروعيتها) (أحكامها

### أوَّلًا مفهوم الزواج، وحُكْمه

عرَّف قانون الأحوال الشخصية الأردني الزواج بأنَّه عقد بين رجل وامرأة تَحِلُّ له شرعًا لتكوين أُسْرة. وقد نَدَبَ الإسلام إلى الزواج. قال رسول الله ﷺ: «يا مَعْشَرَ الشَّبابِ، مَنِ اسْتَطاعَ مِنْكُمُ الْباءَةَ فَلْيَتَزَوَّجُ؛ فَإِنَّهُ لَهُ وَجَاءً الرواه البخاري ومسلم].

#### أُفَكِّرُ

--

نصَّ قانون الأحوال الشخصية الأردني على أنَّ الزواج هو عَقْد بين رجل وامرأة. في رَأْيِكَ، ما سبب ذلك؟

### ثانيًا حكمة مشروعية الزواج

تبرز الحكمة من مشروعية الزواج في أمور،

أ . إعمار الأرض، وبقاء النوع الإنساني. قال تعالى: ﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا وَجَعَلَ لَكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا وَجَعَلَ لَكُم مِنَ الطّيبَاتِ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُمْ مِنَ ٱلطّيبَاتِ

أَفَيَا ٱلْبَطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَتِ ٱللَّهِ هُمْ يَكُفُرُونَ ﴾ [النحل: ٧٧].

- ب. منح النفس السكينة والمودَّة. قال تعالى: ﴿وَمِنْ ءَايكتِهِ ٓ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمُ أَزْوَجًا لِتَسَكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَالِكَ لَايكتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الروم: ٢١].
- ج. عصمة النفس، وعِفَّتها، وتحصينها، وصونها من العلاقات المُحرَّمة التي تُفسِد المجتمع، وتهدم الأخلاق.
  - د . توثيق الصِّلة بين الناس؛ فالزواج سبيل للتقارب والتعارف والتواصل بين أفراد المجتمع.

### أَسْتَدِلُّ ب

### أَسْتَدِلُّ بالنصين الشرعيين الآتيين على الحكمة من مشروعية الزواج:

| الحكمة من مشروعية الزواج | النص الشرعي                                                                                               |
|--------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                          | قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَكُو شُعُوبًا       |
|                          | وَقَبَآبِلَ لِتَعَارِفُوا ۚ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَتَقَكُمُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ |
|                          | [الحجرات: ١٣]                                                                                             |
|                          | قال النبي عَيْكِيَّ: «يا مَعْشَرَ الشَّبابِ، مَنِ اسْتَطاعَ مِنْكُمُ الْباءَةَ                            |
|                          | فَلْيَتَزَوَّجْ؛ فَإِنَّهُ أَغَضُّ لِلْبَصَرِ، وَأَحْصَنُ لِلَّفَرْجِ، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ             |
|                          | فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ؛ فَإِنَّهُ لَهُ وَجَاءً" [رواه البخاري ومسلم] (وَجَاءٌ: وقاية)                     |

### ثَالثًا أُسس اختيار الزوجين

بين الإسلام الأُسس التي ينبغي مراعاتها عند اختيار الزوج أو الزوجة؛ لكي يتحقَّق الوئام والانسجام بين الزوجين، وتستمرَّ الحياة الزوجية بينها، ويتجنَّبا نشوب الخلافات الزوجية، ويتمكَّنا من تحقيق المقاصد المنشودة من الأُسْرة. قال رسول الله عَيَيَّةٍ: «تُنْكَحُ الْمَرْأَةُ لِأَرْبَع: لِمالِها، وَلِحَسَبِها، وَجَمالِها، وَلِدِينِها، فَاظْفَرْ بِذاتِ الدِّينِ، من الأُسْرة. قال رسول الله عَيَيَّةٍ: «إِذَا خَطَبَ إِلَيْكُمْ مَنْ تَرْضَوْنَ دِينَهُ وَخُلُقَهُ فَزَوِّجُوهُ، إِلَّا تَفْعَلُوا تَكُنْ وَتُنَةٌ فِي الْأَرْض وَفَسَادٌ عَريضٌ» [رواه الترمذي].

### أَتَأُمَّلُ وَأَسْتَخْرِجُ ۖ أَلَّا مَّكُ وَأَسْتَخْرِجُ

أَتَأُمُّلُ الحديثين السابقين، ثمَّ أَسْتَخْرِجُ منها أهمَّ أُسس اختيار الزوج أو الزوجة.

#### صُوَرٌ مُشْرِقَةً

تزوَّج سيِّدنا محمد عَلَيْ بأمِّ المؤمنين السيِّدة خديجة الله وكانت له نِعْم الزوجة؛ إذ آمنت به حين كفر به الناس، وصدَّقته حين كذَّبه الناس، وواسته بهالها حين امتنع عنه الناس، وعاش معها عَلَيْ حياة زوجية طيِّبة، وأحبَّها حُبًّا شديدًا؛ فقد قال رسول الله عَلَيْ: ﴿إِنِّي قَدْ رُزِقْتُ حُبَّهَا ﴾ [رواه مسلم]، فكان عَلَيْ يذكرها، ويُكثِر من مدحها، ويذكر فضائلها، ويستغفر لها.

## أُناقِشُ وَأُبْدِي رَأْيِي

### أناقش وأُبْدي رَأْيي في الموقف الآتي:

تقدَّم شاب للزواج من فتاة، فأبدت موافقتها؛ لأخلاقه الحَسَنة وسلوكه المستقيم، بالرغم من تعثُّر أحواله المادية.

أَتَوَقَّفُ

الخُطبة (بضَمِّ الخاء) هي الخطاب الذي

يلقيه الخطيب في مناسبة مُعيَّنة، مثل

خُطبة يوم الجمعة.

#### الخطبة

رابعًا

الخِطبة: طلب الرجل المرأة للزواج، وهي وعد بذلك، ومرحلة تسبق إجراء العَقْد.

أ . حُكْم الخِطبة، والحكمة من مشروعيتها:

الخِطبة مندوبة لَمْنْ أراد الزواج. قال تعالى: ﴿وَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ

فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ عِ مِنْ خِطْبَةِ ٱلنِّسَاءِ ﴾ [البقرة: ٢٣٥].

وقد شَرَعَ الإسلام الخطبة لحِكَم مُتعدِّدة، منها:

- 1) تعرُّف الخاطبين أحدهما إلى الآخر، وحصول الأُلفة بينهما.
- 2) الاتفاق على أساسيات الحياة الزوجية بها يُحقِّق مصلحة الأُسْرة والزوجين.

#### ب. الأحكام الشرعية للخطبة:

توجد مجموعة من الأحكام الشرعية التي يتعيَّن مراعاتها في مرحلة الخطبة. وهذه أهمُّها:

- 1) عدم انعقاد الزواج بالخطبة وقراءة الفاتحة؛ لأنَّ الخطبة فقط مقدمة للزواج، وليست زواجًا؛ فلا يترتَّب عليها أيُّ أثر من آثار عَقْد الزواج.
- 2) يسن نظر الخاطبين أحدهما إلى الآخر والحكمة من ذلك أنَّ النظر أَدْعي إلى الأُلفة والمحبَّة والمودَّة بينهما، كما قال النبي عَيِّكِ للمغيرة عِنْ وقد خطب امرأة: «انْظُرْ إِلَيْهَا؛ فَإِنَّهُ أَحْرَى أَنْ يُؤْدَمَ بَيْنَكُمَا» [رواه الترمذي] (يُؤْدَمُ: تكون بينكما المحبَّة والاتفاق).
- 3) يباح عدول أيِّ من الخاطبين عن الخِطبة في حال الاعتقاد بعدم وجود مصلحة في هذا الزواج. ولا يُعَدُّ ذلك طلاقًا؛ لأنَّ عَقْد الزواج لم يتمَّ بعدُ.





باستخدام الرمز المجاور (QR Code)، أَتَعَرَّفُ حُكْم العدول عن الخِطبة.

## الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

الفحص الطّبي قبل الزواج؛ يُلزَم المُقبِلون على الزواج بعمل فحص طبي قبل الزواج؛ لضهان استقرار الزواج، وسعادة الزوجين، ومنع انتشار بعض الأمراض بين أفراد الأُشرة؛ وهي أمراض تضرُّ بالنسل، وعلاجها مُكلف اقتصاديًّا واجتهاعيًّا ونفسيًّا.

كذلك يجب أنْ يُدرِك الخاطبان مسؤولياتها المستقبلية، وأهمية الإعداد للمرحلة القادمة على اختلاف تفاصيلها، مثل: الوعي بقضايا الصِّحَة الإنجابية، والإدارة المالية لشؤون الأُسرة، وتربية الأطفال؛ إذ يُعَدَّ ذلك أساسًا لنجاح الحياة الزوجية، وبناء أُسرة مُستقِرَة وسعيدة.

## الْقِيَمُ الْمُسْتَفادَةُ

| أَ <mark>سْتَخْلِصُ بع</mark> ض القِيَم المستفادة من الدرس.<br>1) أ <b>ُقَدِّرُ</b> مشروعية الزواج وغاياته المثلي. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (2                                                                                                                 |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

### 1 أُبيِّنُ مفهوم كلِّ ممَّا يأتي:

أ . الزواج.

ب. الخطبة.

و أَذْكُرُ حكمتين من حِكَم مشروعية كلِّ ممّا يأتي:

أ . الزواج.

ب. الخطبة.

### أُعَلِّلُ ما يأتي:

أ. يُسَنُّ نظر الخاطبين أحدهما إلى الآخر.

ب. عدم وجود عِدَّة للمخطوبة إذا عَدَلَ أحدهما عن الخِطبة.

أَضَعُ إشارة (٧) بجانب العبارة الصحيحة، وإشارة (١) بجانب العبارة غير الصحيحة فيها يأتي:

) يُعَدُّ العدول عن الخطبة طلاقًا. / أ. (

) لا ينعقد الزواج بالخِطبة وقراءة الفاتحة. ر. (

) يجوز للخاطب أنْ ينظر إلى شَعْر مخطوبته. جـ. (

أَسْتَنْتِجُ دلالة كلِّ من النصين الشرعيين الآتيين:

| دلالته | النص الشرعي                                                                                   | 5 |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|        | قال تعالى: ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ عِنْ خِطْبَةِ ٱلنِّسَآءِ ﴾       |   |
|        | قال النبي عَيَالِيَّةِ: «تُنْكَحُ الْمَرْأَةُ لِأَرْبَعِ: لِمالِها، وَلِحَسَبِها، وَجَمالِها، |   |
|        | وَلِدِينِها، فَاظْفَرْ بِذاتِ الدِّينِ، تَرِبَتْ يَداكَ»                                      |   |

#### 6 أُخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:

1. حُكْم عدول أيِّ من الخاطبين عن الخِطبة، اعتقادًا بعدم وجود مصلحة في هذا الزواج، هو:

جـ. مكروه. د. مندوب.

أ . مباح . ب حرام .

2. خُكْم الزواج للقادر عليه هو:

جـ. مكروه.

أ. مباح. ب. حرام.

د. مندوب.

#### الجهاد في الإسلام

\_\_ الدرس 6

#### نِتاجاتُ التَّعَلُّم

يُتوقُّع من الطلبة تحقيق النتاجات الآتية:

- بَيانُ مفهوم الجهاد ومراتبه.
- تَوْضيحُ حُكْم الجهاد وفضله.
- بَيانُ أخلاقيات الجهاد في الإسلام.
- تَقْديرُ رحمة الإسلام في تشريع الجهاد.



### التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ

بدأ سيِّدنا رسول الله عَيَّةٍ دعوته في مكَّة الْكرَّمة، وواجه هو ومَنْ آمن معه مختلف أشكال الصَّدِّ والعذاب والاضطهاد مَّنْ عارضوا دعوته، لكنَّه صبر عَيَّة مع صحابته هُمْ، ولم يُقابِلوا العدوان بمِثْله، بل استمرّوا يدعون إلى الإسلام بالحكمة والموعظة الحَسَنة. بعد ذلك هاجر عَيَّةُ وأصحابه هُمُ إلى المدينة المُنوَّرة، لكنَّ المشركين الشركين الشركين الشركين أذِن الله تعالى للمسلمين استمرّوا في عدوانهم، ومحاولة صَدِّ المسلمين عن دينهم. ولمّا ازداد أذى المشركين أذِن الله تعالى للمسلمين بالقتال. قال تعالى: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ اللّهَ عَلَى نَصَرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾ [الحج: ٣٩].

#### أَسْتَذْكرُ وَأُعَدِّدُ

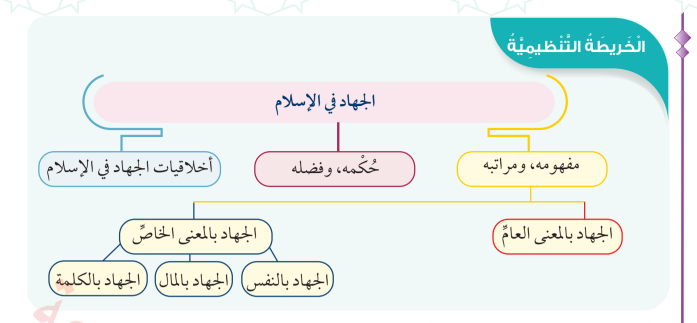
أُعَدُّدُ بعض المعارك التي خاضها النبي ﷺ وأصحابه ﴿ دفاعًا عن دين الله تعالى، ورَدًّا للعدوان.

.....

# الْفَهْمُ وَالتَّحْليلُ

الجهاد فريضة عظيمة من فرائض الإسلام. قال رسول الله عَلَيْهُ: «رَأْسُ الْأَمْرِ الْإِسْلامُ، وَعَمودُهُ الصَّلاةُ، وَذُرْوَةُ سَنامِهِ الْجِهادُ في سبيل اللهِ» [رواه الترمذي].





#### مفهوم الجهاد، ومراتبه

يُطلَقُ الجهاد على معنيين رئيسين، هما:

أ . الجهاد بالمعنى العامِّ: يراد به بَذْل الوُسْع والطاقة في فعل ما أمر الله تعالى به، وأحبَّه (مثل: إقامة الصلاة، ومساعدة المحتاجين، ودعوة الناس إلى الخير، وتحمُّل المسؤولية المجتمعية، والالتزام بالقانون)، واجتناب ما نهى عنه، وكرهه، (مثل: الكذب، وشهادة الزور، والغِشِّ). قال تعالى: ﴿وَجَهِدُواْ فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ ﴾ [الحج: ٧٨].

#### قَضِيَّةٌ لِلنِّقاشِ



أُناقِشُ زملائي/ زميلاتي في أسباب وقوع الناس في الذنوب والمعاصي واستمرارهم فيها، ثمَّ أُبيِّنُ علاقة ذلك بالجهاد.

ب. الجهاد بالمعنى الخاصِّ: يراد به بَذْل الوُسْع والطاقة في محاربة المعتدين؛ إعلاءً لكلمة الله تعالى، ودفاعًا عن الوطن وأمن المجتمع.

يأتى الجهاد بالمعنى الخاصِّ على مراتب عِدَّة، منها:

1. الجهاد بالنفس: يكون ذلك بمباشرة القتال، وبَذْل النفس في سبيل الله تعالى؛ دفاعًا عن الدين والوطن. قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱشۡ تَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَلَهُم بِأَنَّ لَهُمُ ٱلْجَنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱشۡ تَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَلَهُم بِأَنَّ لَهُمُ ٱلْجَنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَيَقَتُلُونَ وَمُنَ ٱللَّهُ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًا فِي ٱلتَّوْرَلِةِ وَٱلْإِنجِيلِ وَٱلْقُرْءَ انَّ وَمَنَ أَوْفَل بِعَهْ دِهِ مِن ٱللَّهُ فَيَ اللَّهُ وَعُن اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ الله المولة لا الأفراد؛ إذ لا يحقُّ لهم خوض غهاره من دون إذن ولي الأمر.

- 2. الجهاد بالمال: يكون ذلك بتقديم المال اللازم لتجهيز الجيش، وتزويده بالأسلحة والمؤونة وما يكزم لمواجهة الأعداء، بها في ذلك بناء المصانع الحربية، وتجهيز المستشفيات، ورعاية عائلات المجاهدين. قال تعالى: ﴿وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسۡتَطَعْتُم مِّن قُوّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلۡخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوّ ٱللهِ وَعَدُوّ كُرْ ﴾ قال تعالى: ﴿وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسۡتَطَعْتُم مِّن قُوّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلۡخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوّ ٱللهِ وَعَدُوّ كُرْ ﴾ [الأنفال: ٢٠]، وقال رسول الله ﷺ: «مَنْ جَهّزَ غازِيًا فَقَدْ غَزا، وَمَنْ خَلَفَ غازِيًا فِي أَهْلِهِ فَقَدْ غَزا» [رواه البخاري ومسلم].
- الجهاد بالكلمة: يكون ذلك بإبداء الرأي والمشورة، والإعلام والتعبئة المعنوية؛ فقد طلب رسول الله على على الله على الله

### ثانيًا حُكْم الجهاد، وفضله

فرض الإسلام الجهاد لدوره الفاعل في المحافظة على الدين، وإعلاء كلمة الله تعالى، ورَدِّ العدوان عن المسلمين وأوطانهم. قال تعالى: ﴿وَقَاتِلُواْ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱللَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعَـ تَدُوَأً إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ المُمْ تَدِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٠].

والأصل في الجهاد أنّه فرض كفاية، بحيث إذا قام به بعض المسلمين سقط الإثم عن الباقين، لكنّه يصبح فرض عين في حالات مُعيّنة، مثل إعلان رأس الدولة النفير العام، أو تكليفه أشخاصًا بذلك. قال تعالى: ﴿يَكَأَيُّهُا اللَّذِينَ عَامَنُواْ مَا لَكُمُ إِذَا قِيلَ لَكُمُ انفِرُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ النّا قَلْتُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ انفِرُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ النّا قَلْتُمْ إِلَى الْأَرْضِ أَرْضِيتُم بِالْحَيَوةِ الدُّنْيَا فِي اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

[التوبة: ٣٨].

### أَتَوَقَّفُ

يُقسَم الفرض قسمين، هما: فرض العين؛ وهو ما يجب على كلِّ مسلم أنْ يقوم به مثل الصلوات الخمس. وفرض الكفاية؛ وهو ما يجب أنْ تقوم به مجموعة كافية من الأُمَّة، فإنْ لم يقم به أحد أَثِموا جميعًا، مثل: الجهاد، وصلاة الجنازة.

أكّد الإسلام أنّ للجهاد والمجاهدين فضلًا عظيمًا؛ فقد وعد الله في المجاهدين بالأجر العظيم. قال تعالى: ﴿وَمَن يُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ فَيُقُتَلُ أَوْ يَغْلِبُ فَسَوْفَ نُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٧٤]. وقد جعل النبي على الله المجهاد أفضل الأعمال بعد الإيمان؛ إذ سُئِل على: أيّ العمل أفضل؟ فقال: ﴿إِيمانٌ بِاللهِ وَرَسولِهِ » قيل: ثمّ ماذا؟ قال: «الجهاد في سَبيلِ اللهِ » قيل: ثمّ ماذا؟ قال: «حَجُّ مَبْرورٌ » [رواه البخاري ومسلم]. وقد حذَّر القرآن الكريم من ترك الجهاد، والتقاعس عنه؛ لِما في ذلك من مَدْعاة لعذاب الله في في الدنيا؛ بأنْ يُسلَط عليهم الأعداء، ويُلقّوا في الناريوم القيامة؛ لتركهم هذا الواجب العظيم. قال تعالى: ﴿إِلّا تَنْفِرُواْ يُعَذِّبُكُمْ وَلَا تَضُرُوهُ شَيْعًا ﴾ [التوبة: ٣٩].

### أَسْتَدِلُّ ب

أَسْتَدِلُّ بِالآية الكريمة الآتية على الحالة التي يكون فيها الجهاد فرض عين:

### ثالثًا أخلاقيات الجهاد في الإسلام

حرص الإسلام على إشاعة السَّلْم بين الناس، وعدم اللجوء إلى الحرب إلّا إذا تهيَّأت دواعيها وأسبابها. وممّا يدلُّ على ذلك، تفضيل سيِّدنا رسول الله عَيَّا الصلح يوم الحديبية حين قال: (وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَا يَسْأَلُونِي خُطَّةً يُعَظِّمُونَ فِيها حُرُمَاتِ اللهِ إلَّا أَعْطَيْتُهُمْ إيَّاهَا) [رواه البخاري].

#### ولهذا وضع الإسلام للجهاد ضوابطَ مُحدَّدةً، أهمُّها:

- أ. عدم الاعتداء على الآخرين بغير وجه حقٍّ، مثل: تهديد الآمنين وترويعهم، أو الاعتداء على البيئة والحياة فيها، مثل: قتل الحيوانات، وحرق الأشجار أو قطعها، وهدم المنازل وقتل المدنيين.
- ب. أمر الإسلام بالتمييز بين المحاربين وغير المحاربين من الأطفال والنساء؛ فحين وجد رسول الله عَيَالَةُ امرأة مقتولة في إحدى الغزوات قال: «مَا كَانَتْ هَذِهِ لِتُقَاتِلَ»، ثمَّ قال لأصحابه: «لَا تَقْتُلُوا ذُرِّيَّةً وَلَا عَسِيفًا» [رواه أحد] (ذُرِّيَّةً: نسل الإنسان. والمراد في هذا الحديث هو النساء، عَسِيفًا: أجيرًا على حفظ الدواب)، وكان من وصيته عَلَيْة للمجاهدين: «لَا تَغُلُّوا، وَلَا تُعُلُّوا، وَلَا تُمُثُّلُوا، وَلَا تَقْتُلُوا وَلِيدًا» [رواه مسلم] (تَغُلُّوا: تأخذوا من الغنائم دون إذن ولي الأمر).
- ج. الحرص على التزام العهود والمواثيق وعدم نقضها. قال تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ عَهَدَتُمْ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَهَدَهُمْ إِلَى مُكَّتِهِمُ إِلَى مُكَّتِهِمُ إِلَى مُكَّتِهِمُ إِلَى مُكَّتِهِمُ إِلَى مُكَّتِهِمُ إِلَى مُكَّتِهِمُ اللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِيرَ ﴾ [التوبة: ٤].

### أُقارِنُ

أُقارِنُ بين حقيقة الجهاد وأخلاقياته في الإسلام وما يقوم به بعض المُتطرِّفين (أفراد، أو جماعات، أو دول) من ممارسات تُخالِف ذلك.



#### مَرَّ تشريع الجهاد بمراحل عديدة، يُمكِن إجمالها في مرحلتين، هما:

المرحلة الأولى: الجهاد بالدعوة والكلمة وعدم اللجوء إلى القوَّة واستخدام السلاح؛ فقد مكث النبي المرحلة الأولى: الجهاد بالدعوة والكلمة وعدم اللبوء ويُربِّي مَنْ آمنوا بدعوته، ويُعِدُّهم إعدادًا عقديًّا وأخلاقيًّا، ويأمرهم بالصبر على أذى المشركين، والكفِّ عن قتالهم.

المرحلة الثانية: الإذن بالقتال واستخدام القوّة، وذلك بعد هجرة النبي على والمسلمين إلى المدينة المُنوَرة، حيث قويت شوكتهم، واستمرّ عدوان المشركين عليهم، فأذن الله سبحانه لهم بالقتال وردِّ العدوان. قال تعالى: ﴿ أَنْ لِلّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ اللّهَ عَلَى نَصَرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ اللّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكرهِم بِغَيْرِحَقِي إِلّا أَن يَقُولُواْ وَنَ لِلّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ اللّهَ عَلَى نَصَرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾ الله على المعدوان. قال تعالى: ﴿ فَمَنِ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ رَبُّنَا اللّهُ ﴾ [الحج: ٢٩ - ٤٠]. بعد ذلك أمرهم على بردِّ العدوان. قال تعالى: ﴿ فَمَنِ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا الله تعالى. والمُتتبِّع مَا المسلمون على ردِّ عدوان المشركين بمثله استجابة لأمر الله تعالى. والمُتتبِّع سيرة النبي عَلِي يُحِدُ أنَّ المشركين هم الذين بدؤوا الاعتداء على المسلمين، وحاولوا ردَّهم عن دينهم، وإخراجهم من ديارهم، ومنع الناس من الدخول في الإسلام.

### صُوَرٌ مُشْرِقَةٌ

في الحادي والعشرين من شهر آذار عام ١٩٦٨ م، اعتدت قوّات الاحتلال الإسرائيلية على الأراضي الأردنية، وحاولت احتلال بعض الأجراء منها، فتصدّت لها القوّات المُسلَّحة الأردنية (الجيش العربي) ببسالة في معركة الكرامة، وألحقت بها هزيمة نكراء مُذِلَّة.



|     | الْمُسْتَفا | الْقَالَةِ | THY I |  |
|-----|-------------|------------|-------|--|
| ובט | الفستيما    | الهتما     | 7-1/4 |  |
|     |             |            |       |  |

| نْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس.    |
|-----------------------------------------------|
| ) أَتَمَثَّلُ مفهوم الجهاد وَفقًا لأخلاقياته. |
| (                                             |
| (                                             |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

- 1 أُفَرِّقُ بين مفهوم الجهاد بالمعنى الخاصِّ ومفهوم الجهاد بالمعنى العامِّ.
  - أُبيّنُ مراحل تشريع الجهاد في الإسلام.
    - **3** أُوَضِّحُ حُكْم الجهاد في الإسلام.
  - 4 أُبيِّنُ دلالة كلِّ من النصين الشرعيين الآتيين:
- أ. قال تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ عَهَدَتُمْ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنقُصُوكُمْ شَيَّا وَلَمْ يُظَهِرُواْ عَلَيْكُمْ أَحَدًا فَأَتِمُّواْ
   إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدَّتِهِمْ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾.
- ب. قال تعالى: ﴿ إِلَّا تَنفِرُواْ يُعَذِّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُرُّوهُ شَيًّا ﴾.
  - 5 أَذْكُرُ ثلاثًا من فضائل الجهاد.
  - 6 أُوَضِّحُ الحكمة من أمر المسلمين بالجهاد.
  - **أُعَدِّدُ** ثلاثةً من أخلاق الإسلام في الجهاد.
  - 8 أَخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:
    - أرض الجهاد بمعناه الخاصِّ:
      - أ. قبل الهجرة.
    - ج. بعد الهجرة إلى المدينة المُنوَّرة.
  - ب. بعد بعد بعد بعد بعد المعناه الخاصِّ: 2. إحدى الآتية لا تُمثِّل مراتب الجهاد بمعناه الخاصِّ:
    - م على المعالم على المعركة. أ. مباشرة القتال في المعركة.
      - ج. تقديم المال اللازم للحرب.
      - 3. ذروة سنام الإسلام كها ذكر النبي عَلَيْكُ هي:
        - أ. الصلاة
        - جـ. الجهاد.

- ب. بعد الهجرة إلى الحبشة.
  - د . منذ بداية الدعوة.
- ب. الأمر بالمعروف، والنهى عن المُنكَر.
  - د . تقديم الرأي والمشورة.
    - - ب. الزكاة.
      - د . العدل.

### الوحدة الثانية

### قال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَابِلَ لِتَعَارَفُواْ﴾

1 جهود علماء المسلمين في خدمة القرآن الكريم العزيمة والرخصة عمركة مؤتة (8هـ)
3 معركة مؤتة (8هـ)
4 المُحرَّمات من النساء 5 التعايش الإنساني 5

دروس الوحدة الثانية

#### جهود علماء المسلمين في خدمة القرآن الكريم

#### الدرس 1



## يُتوقَّع من الطلبة تحقيق النتاجات الآتية:

- ذِكْرُ جوانب خدمة القرآن الكريم والعناية به.
- بَيانُ أبرز جهود الصحابة والتابعين في خدمة القرآن الكريم.
  - تَوْضيحُ أهمِّ الجهود المعاصرة في خدمة القرآن الكريم.
  - تَقْديرُ ما بذله العلماء من جهود في خدمة القرآن الكريم.



# التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ

تكفَّل الله تعالى بحفظ القرآن الكريم من أيِّ تحريف أو تبديل. لذلك لم تعرف البشرية على مَرِّ تاريخها الطويل كتابًا لقي من العناية والاهتهام والحفاظ عليه مثل ما لقي القرآن الكريم. قال تعالى: ﴿إِنَّا نَحُنُ نَزَّلُنَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَا

#### أُسْتَنْتُهُ

لِلذا تكفَّل الله تعالى بحفظ القرآن الكريم؟

# الْفَهْمُ وَالتَّحْليلُ

بذل المسلمون جهودًا كبيرةً في خدمة القرآن الكريم منذ بدء نزوله على سيِّدنا محمد عَلَيْهِ. وقد شملت هذه الجهود جوانب مُتعدِّدة.



#### أوَّلًا كتابة القرآن الكريم

كُتِب القرآن الكريم كاملًا في عهد سيِّدنا رسول الله عَلَيْ بأيدي كُتّاب الوحي؛ وهم مجموعة من الصحابة الكرام الماهرين في الكتابة، الذين اختارهم سيِّدنا رسول الله عَلَيْ هذه المهمة الجليلة؛ فكلَّما نزل عليه شيء من القرآن الكريم. ومن هؤلاء الصحابة الكرام: الخلفاء القرآن الكريم دعا بعضهم ليكتبوه في موضعه من القرآن الكريم. ومن هؤلاء الصحابة الكرام: الخلفاء الراشدون، وزيد بن ثابت، وأُبي بن كعب هي. ولم ينقض زمن النبي عَلَيْ حتى حفظ الصحابة الكرام الله الله المرات القرآن الكريم غيبًا في صدورهم، وكتابة على السطور.

#### أُفَكِّرُ



أُفَكِّرُ في دلالة حرص النبي عِيِّكَ على كتابة القرآن الكريم بين يديه كاملًا قبل وفاته.

### ثانيًا مع القرآن الكريم ونَسْخه

كان القرآن الكريم في عهد النبي على مكتوبًا في صُحُف مُتفرِّقة، ولم يكن مجموعًا في مُصحَف واحد. فلمَّا تولِّى سيِّدنا أبو بكر الصدِّيق الخلافة، وارتدَّ كثير من الناس عن الإسلام، وحاربوا المسلمين فيها سُمِيَّ حروب الرِّدَّة، واستُشهِد عدد كبير من قُرّاء القرآن الكريم وحُفّاظه؛ أشار سيِّدنا عمر بن الخطّاب على الخليفة أبي بكر الصديق ببجمع القرآن الكريم في مُصحَف واحد خشية ضياعه، فأمر بجمع القرآن الكريم في مُصحَف واحد. وما إنِ انتهت عملية الجمع حتى حُفِظ المُصحَف الشريف عند سيِّدنا أبي بكر ها. وبعد وفاته من وُفِظ المُصحَف الشريف عند سيِّدنا أبي بكر ها.

أَتَوَقَّفُ

وفي عهد سيِّدنا عثمان بن عفّان ، دخلت أقوام جديدة في الإسلام، وأدّى اختلافها في اللهجة واللغة إلى اختلافها في قراءة القرآن الكريم، فأشار حذيفة بن اليمان على الخليفة أنْ ينسخ المُصحَف الشريف، فنسخ منه عِدَّة نسخ، ثمَّ أُرسِلت النسخ إلى الشام، والبصرة، واليمن، ومصر، ومكّة واحتُفِظ بنسخة واحدة منها في المدينة المُنوَّرة.

وقد أُرسِل مع كلِّ نسخة مُعلِّم مُتقِن لتعليم الناس تلاوة

القرآن الكريم، فأخذ هؤلاء الصحابة الكرام يُعلِّمون الناس القرآن الكريم، ويُحفِّظونهم إيّاه، أمثال: عبد الله بن مسعود، وأبى موسى الأشعرى، وأبى بن كعب، وعبد الله بن عبّاس .

وقد كلَّف الخليفة أبو بكر الصديق والخليفة عثمان بن عفّان في زيد بن ثابت به بمهمتي جمع القرآن الكريم ونَسْخه، وقد ساعده في عملية النَّسْخ مجموعة من كُتّاب الوحي في الذين أعّوا هذه العملية على أكمل وجه. وكان زيد بن ثابت في قد اختير لهاتين المهمتين العظيمتين بسبب ملازمته سيّدنا رسول الله عليه، وهِمّته العالية، وفهمه الدقيق، وحفظه الكامل للقرآن الكريم.

### أُقارِنُ

#### أُقارنُ بين عملية جمع القرآن الكريم وعملية نَسْخه كما في الجدول الآتي:

| عملية النَّسْخ | عملية الجمع | وجه المقارنة                       |
|----------------|-------------|------------------------------------|
|                |             | الخليفة الذي تمَّت العملية في عهده |
|                |             | اسم الصحابي الذي أشار بالعملية     |
|                |             | سبب الشروع في العملية              |
|                |             | المُكلَّفون بالعملية               |
|                |             | طبيعة العملية                      |

#### ثالثًا حفظ القرآن الكريم، وتعليمه، ونشره

حَثَّ سيِّدنا رسول الله عَلَيْ المسلمين على حفظ القرآن الكريم وتعلَّمه وتعليمه. قال رسول الله عَلَيْ: «خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَهُ» [رواه البخاري]؛ فحفظ القرآن الكريم عدد كبير من الصحابة الكرام على، ثمَّ أرسل عَلَيْ عددًا منهم لتعليم القبائل المختلفة تلاوة القرآن الكريم وأحكامه، واستمرَّ ذلك بعد وفاته عَلَيْ.

#### أَبْحَثُ عَنْ





باستخدام الرمز المجاور (QR Code)، أَرْجِعُ إلى كتاب (نور اليقين في سيرة سيّد المرسلين)، ثمَّ أُحَدِّثُ زملائي/ زميلاتي عن حادثة بئر معونة التي ورد ذكرها فيه.

### رابعًا ضبط المُصحَف الشريف

كانت المصاحف التي نُسِخت في عهد سيِّدنا عثمان بن عفّان المحالية من التنقيط وعلامات الإعراب؛ ذلك أنَّ العرب اعتادت الكتابة على هذا النحو في ذلك الوقت. ولكنْ لمّا كَثُرَ عدد المسلمين، ودخل غير العرب في الإسلام، صَعُبَ عليهم قراءة القرآن الكريم، وكَثُرَ الخطأ في قراءته.

وفي زمن سيِّدنا علي بن أبي طالب شه ضبط أبو الأسود الدؤلي المُصحَف الشريف، فوضع علامات تدلُّ على حركات الإعراب؛ حفاظًا على القرآن الكريم من التبديل والتحريف. وفي عهد الخليفة الأموي عبد الملك بن مروان، قام التابعيان يحيى بن يعمر ونصر بن عاصم بنقط الحروف المُتشابِهة؛ لتمييز بعضها من بعض، مثل: حرف الباء، والتاء، والثاء، والجيم، والحاء، والخاء، والراء، والزاي، والسين، والشين.



#### خامسًا خدمة القرآن الكريم في العصر الحديث

استمرَّت خدمة القرآن الكريم في العصر الحديث، وظهر ذلك جَلِيًّا في أمور عِدَّة، منها:

- أ. الطباعة: طُبِعت نسخ كثيرة من المُصحَف الشريف، ثمَّ وُزِّعت في مُختلف أنحاء العالَم.
- ب. الترجمة: تُرجِمت معاني القرآن الكريم إلى معظم لغات العالَم؛ بُغْيَة إيصال القرآن الكريم إلى الناس كافّة، ونشر الدعوة الإسلامية.





أُفكِّرُ: لماذا تُرجِمت معاني القرآن الكريم إلى اللغات الأُخرى، ولم تُترجَم ألفاظ القرآن الكريم ترجمة حرفية؟

ج. الخدمات التقنية: مثل: إنشاء المواقع الإلكترونية، والقنوات الفضائية، وتطبيقات الهواتف المحمولة؛ ما سهَّل الوصول إلى كثير من المعلومات المُتعلِّقة بالقرآن الكريم، وألفاظه، ومعانيه، وعلومه.

#### أَبْحَثُ عَنْ





أَسْتَعِينُ بأحد تطبيقات القرآن الكريم في الهواتف المحمولة، وَأَبْحَثُ فيه عَنْ لفظ (القرآن)، وعن عدد المرّات التي ورد فيها هذا اللفظ في القرآن الكريم.

د . إنشاء المؤسسات: مثل الجامعات والمراكز والجمعيات التي تُعنى بتعليم القرآن الكريم، وتحفيظه، وتعليم أحكام تلاوته وتجويده، وطباعة كتب علومه المختلفة.

### الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

اعتنى العلماء قديمًا وحديثًا بعلوم القرآن





الكريم المختلفة، فظهرت التفاسير المُتنوِّعة للقرآن الكريم، واهتمَّ بعض المُفسِّرين بالجانب الفقهي، مثل القرطبي في كتابه (الجامع لأحكام القرآن)، واهتم آخرون بالجانب البلاغي، مثل البيضاوي في كتابه (أنوار التنزيل). وكذلك

ظهرت مُؤلّفات تُعْنى بعلوم القرآن الكريم، مثل كتاب (البرهان في علوم القرآن) للزركشي.

| القِيم المستفاده المستفادة المستفد المستفادة المستفادة المستفادة المستفادة المستفادة المستفادة المستفادة المستفادة المستفادة المستفددة المستفددة المستفدد المستفاد المستفادة المستفادة المستفادة المستفادة المستفادة المستفادة الم |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| أَ <mark>سْتَخْلِصُ</mark> بعض القِيَم المستفادة من الدرس.<br>1) أُق <b>َدِّرُ</b> جهو د علماء المسلمين في خدمة القرآن الكريم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| (3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

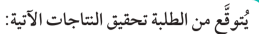
- 1 أُبَيِّنُ مفهوم كلِّ ممّا يأتي: أ. كُتّاب الوحي. ب. الرسم العثماني.
  - أُبِيِّنُ ثلاثة جوانب لخدمة القرآن الكريم في العصر الحديث.
    - 3 أُعَلِّلُ ما يأتي:
  - أ. جمع القرآن الكريم في عهد الخليفة أبي بكر الصدّيق هي.
  - ب.نسخ القرآن الكريم في عهد الخليفة عثمان بن عفّان هيه.
- ج. ظهور ترجمات لمعاني القرآن الكريم شملت مختلف لغات العالم.
- أقارنُ بين عمل أبي الأسود الدؤلي وعمل يحيى بن يعمر ونصر بن عاصم في ضبط المُصحَف الشريف كما في الجدول الآتي:

| يحيى بن يعمر ونصر بن عاصم | أبو الأسود الدؤلي | وجه المقارنة |
|---------------------------|-------------------|--------------|
|                           |                   | طريقة الضبط  |
|                           |                   | هدف الضبط    |

- 5 أَذْكُرُ أمرين قام بها المسلمون لخدمة القرآن الكريم زمن سيّدنا رسول الله ﷺ.
- 6 أضع إشارة (√) بجانب العبارة الصحيحة، وإشارة (※) بجانب العبارة غير الصحيحة فيها يأتى:
- ) يُعَدُّ كتاب (أنوار التنزيل) للبيضاوي من التفاسير التي عُنِيت بالأحكام الفقهية. أ . (
  - ) الصحابي الجليل أبي بن كعب ، هو أحد كُتّاب الوحي. ب. (
    - ) كُتب القرآن الكريم كاملًا في حياة النبي عَيْكَ. جـ. (
    - ) ألُّف الإمام الرازي كتاب (البرهان في علوم القرآن). د . (
      - 7 أُخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:
      - 1. الصحابي الجليل الذي جمع القرآن الكريم هو:
    - أ . عبد الله بن مسعود ﴿ اللَّهُ بُنَّ مُسَعُودُ اللَّهُ اللَّهُ بِنَ مُسْعُودً اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ب. زيد بن ثابت اللها.
    - ج. زيد بن حارثة ﴿ اللهُ د . سعيد بن زيد اللها.
  - 2. الخليفة الذي نُقِطت في زمنه الحروف المُتشابهة في المُصحَف الشريف هو:
    - ب. عمر بن الخطَّاب ﴿ مُنَّهُ . أ . أبو بكر الصدّيق ﴿ الْمُ
    - جـ. عثمان بن عفّان عِنَّان عِنَّان
      - 3. أُمُّ المؤمنين التي خُفِظ عندها المصحف الشريف بعد جمعه هي السيِّدة:
        - ب. ميمونة رايسي. أ. عائشة ﷺ.
        - د. أمِّ سلمة عليها.
          - ج. حفصة رايسيا.

#### ِ نِتاجاتُ التَّعَلُّم





- بَيانُ مفهوم كلِّ من: العزيمة، والرخصة.
- تَوْضيحُ حُكْم العمل بكلِّ من: العزيمة، والرخصة.
- ذِكْرُ تطبيقات على الرخصة في الشريعة الإسلامية.
  - الْتِزامُ أحكام الإسلام من دون إفراط أو تفريط.



## التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ

راعت الشريعة الإسلامية أحوال المُكلَّفين. قال تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: ١٧] وقد كان سيِّدنا محمد ﷺ حريصًا على التخفيف عن الناس، ورفع المشقَّة عنهم. ومن ذلك أنَّه ﷺ كان إذا خُيِّر بين أمرين اختار أيسرهما، ما لم يكن معصية، وكان النبي ﷺ إذا أرسل بعض أصحابه ﷺ وتوجيههم، قال لهم: (يَسِّروا، وَلا تُعَسِّروا، وَلا تُنفِّروا) وَلا تُنفِّروا) [رواه البخاري].

#### أُفَكِّرُ وَأُجِيبُ

أُفكِّرُ فِي الموقف الآتي، ثمَّ أُجيبُ عن السؤال الذي يليه:

سافر حامد وعلي من الرمثا إلى العقبة وهما صائهان في شهر رمضان المبارك، فأفطر علي، في حين أتم حامد صومه.

- ما رأيك فيها فعله كلُّ من حامد وعلي؟

### الْفَهْمُ وَالتَّحْليلُ ۖ

مِنْ يُسْرِ الشريعة الإسلامية أنَّها وضعت أحكامًا تناسب الناس على اختلاف أحوالهم من الصِّحَّة ﴿ وَالمرض، وَالقوَّة وَالضَعف، وَالسفر وَالإقامة، وغير ذلك.



#### العزيمة والرخصة

تطبيقات على الرخصة في الشريعة الإسلامية حُكْم العمل بالعزيمة ً والعمل بالرخصة

مفهوم الرخصة

مفهوم العزيمة

#### مفهوم العزيمة، ومفهوم الرخصة

أُوَّلًا

العزيمة: أَخْذُ الْمُكلَّف بالأحكام الأصلية التي شَرَعَها الله تعالى تشريعًا عامًّا لجميع المسلمين، مثل: أداء الصلوات الخمس تامَّة في أوقاتها، وصيام شهر رمضان.

الرخصة: ما شَرَعَه الله تعالى من أحكام؛ تخفيفًا على العباد في حالات خاصَّة، مثل: قَصْر الصلاة الرباعية في السفر، وجمع الصلاة في السفر والمطر.

### ثانيًا حُكْم العمل بالعزيمة والعمل بالرخصة

العمل بالعزيمة واجب؛ لأنها الأصل الثابت بالدليل الشرعي، ولا يجوز تركها إلّا لعذر شرعي. أمّا الرخصة فقد شُرِعت استثناءً من هذا الأصل لأعذار تبيح ذلك، وتحقيقًا لمبدأ اليُسْر ورفع المشقّة. قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُحَقِّفَ عَنكُم ۚ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: ٢٨].

#### أَتَأَمَّلُ وَأُفَكِّرُ



| علم العنديث السريف آلا في، ثم الحكو في إجبابه ما ينيه. | أُفَكِّرُ في إجابة ما يليه: | لشريف الآتي، ثمَّ | أَتَأُمُّلُ الحديث ا |
|--------------------------------------------------------|-----------------------------|-------------------|----------------------|
|--------------------------------------------------------|-----------------------------|-------------------|----------------------|

قال رسول عَيْكَةِ: ﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُّ أَنْ تُؤْتى رُخَصُهُ كَمَا يُحِبُّ أَنْ تُؤْتى عَزائِمُهُ ﴾ [رواه ابن حِبَّان].

1) لِلذا أُضيفت الرخص والعزائم إلى الله تعالى؟

2) لو لم تُشرَع الرخص، فَكَيْفَ ستكون حياة الناس؟

**51** 

#### تطبيقات على الرخصة في الشريعة الإسلامية

تعدُّدت تطبيقات الرخص لتشمل مختلف مناحي الحياة. ويُبيِّن الجدول الآتي بعض هذه التطبيقات:

| الدليل                                                                                                                                                                                                          | سبب الرخصة                                       | الرخصة                                             | العزيمة                                 | العمل         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|----------------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------|
| عنْ عليِّ بنِ أبي طالبٍ على قالَ: «رَخَّصَ لَنا رَسولُ اللهِ عَلَى الْخُفَّيْنِ» لَنا رَسولُ اللهِ عَلَيْ الْمُسْحِ عَلَى الْخُفَّيْنِ» [رواه ابن حِبّان]                                                       | التيسير<br>والتخفيف على<br>الناس                 | المسح على الخُفَّين عوضًا عن غسل القدمين في الوضوء | استعمال الماء في غسل أعضاء              | الوضوء        |
| قال تعالى: ﴿وَإِن كُنتُم مَّرْضَى أَقَ عَلَىٰ سَفَرٍ أَقْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَقْ جَاءَ أَحَدُ مِّنَكُم مِّنَ ٱلْغَايِطِ أَقَ لَكَمُ مُواْ لَكَمْ تُحُدُواْ مَا أَهُ فَتَيَكَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا ﴾ [النساء: ٤٣] | فقدان الماء، أو<br>تعذُّر استعماله<br>بسبب المرض | التيثَّم عوضًا<br>عن الوضوء                        | الوضوء                                  | , ywy 1       |
| قَالَ النبيُّ عَلَيْكَةِ: «صَلِّ قَائِمًا، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَقَاعِدًا، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَقَاعِدًا، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَعَلَى جَنْبٍ» [رواه البخاري]                                          | المرض                                            | إباحة الصلاة<br>قاعدًا إنْ لم<br>يستطع الوقوف      | الوقوف ركن في<br>صلاة الفريضة           | الصلوات الخمس |
| قال تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَن مُن أَيَّامٍ أُخَرَ ﴾ مَرْيِضًا أَوْعَلَىٰ سَفَرِ فَعِدَّةٌ ثُمِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ﴾ [البقرة: ١٨٤]                                                                         | السفر، أو<br>المرض                               | الإفطار في رمضان،<br>ثمَّ القضاء بعد<br>ذلك        | وجوب صيام<br>شهر رمضان<br>على المُكلَّف | صوم<br>رمضان  |

### أُطَبِّقُ تَعَلُّمي

| 1 |        |     |
|---|--------|-----|
|   | -0     | - Y |
|   | ્.છ.   | 1   |
| 1 | $\sim$ | 173 |
|   |        |     |

| في المواقف الآتية: | أَبِيِّنُ موطن الأخذ بالرخصة |
|--------------------|------------------------------|
|--------------------|------------------------------|

- 1) هَطَلَ مطر غزير، فجمع الإمام صلاتي المغرب والعشاء في المسجد.
- 2) أكلَتْ سحر ناسية أثناء صومها في شهر رمضان المبارك، فأتمَّت صومها.
  - 3) أُصيب سامر بمرض جلدي، فنصحه الطبيب بلبس الحرير الطبيعي.

### صُوَرٌ مُشْرِقَةٌ 🙀

# الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

تُعَدُّ قاعدة (المشقَّة تجلب التيسير) إحدى القواعد الفقهية الأساسية؛ وهي تعني أنَّ من مقاصد الشريعة الإسلامية رفع الحرج والمشقَّة، أو عُسْر، أو حرج. الإسلامية رفع الحرج والمشقَّة عن المُكلَّفين، والتخفيف عنهم في الأحوال التي فيها مشقَّة، أو عُسْر، أو حرج. فإذا شَقَّ على الإنسان أداء الواجب الأصلي، انتقل إلى الرخصة، مثل الصلاة جالسًا لمَنْ شَقَّ عليه القيام في الصلاة بسبب المرض. وقد استُنبِطت هذه القاعدة من قول الله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ يُوكِ اللهُ يَعَلَى اللهُ مَا اللهُ ا

والمشقَّة التي توجِب التخفيف هي المشقَّة التي تُفْضي إلى ضرر بالإنسان، مثل: ذهاب نفسه، أو تلف عضو من أعضائه، أو زيادة مرضه، أو تأخُّر شفائه، أو معاناته ألمَّا شديدًا لا يُحتمَل.

أمّا المشقَّة المعتادة أو اليسيرة فليست سببًا للرخصة، مثل: الزُّكام اليسير المعتاد، والصُّداع الخفيف.

# الْقِيَمُ الْمُسْتَفَادَةُ

| ُسْتُخلِصَ بعض القِيَم المستفادة من الدرس.            |
|-------------------------------------------------------|
| 1) <b>أُقَدِّرُ</b> مرونة الشريعة الإسلامية ويُسْرها. |
| (2                                                    |
| ( =                                                   |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

أُبيِّنُ مفهوم كلِّ ممَّا يأتي:

أ. العزيمة. ب. الرخصة.

2 أُعَلِّلُ: شَرَعَ الإسلام الرخصة.

أَذْكُرُ مثالين تطبيقيين على العزيمة والرخصة كما في الجدول الآتي:

|   | الدليل | سبب الرخصة | الرخصة              | العزيمة       | العمل |
|---|--------|------------|---------------------|---------------|-------|
|   |        |            | المسح على الخُفَّين |               |       |
|   | 1      |            |                     | الوقوف ركن في |       |
| 7 | 9      |            |                     | صلاة الفريضة  |       |

#### أَسْتَنْتِجُ أسباب الرخصة من النصين الشرعيين الآتيين:

| أسباب الرخصة | الرخصة | النص الشرعي                                                                                                                                            |
|--------------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              | 9,     | قال تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُم مِّرْضَىٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَآءَ اللَّهُ مِّنكُم مِّنَ ٱلْغَايِطِ أَوْ لَكَمْسُتُمُ ٱللِّسَاءَ فَلَمْ يَجِدُواْ مَآءَ |
|              |        |                                                                                                                                                        |
|              |        | فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طِيِّبًا ﴾                                                                                                                     |
|              |        | قال تعالى: ﴿ فَمَن كَاتَ مِنكُم مِّرِيضًا أَوْعَلَىٰ سَفَرِ                                                                                            |
|              |        | فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ                                                                                                                        |

5 أُخْتَارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:

1. حُكْم الأخذ بالعزيمة هو:

ب. مندوب.

أ . مباح.

د . مکروه .

جـ. واجب.

2. إذا سافر أمجد من إربد إلى العقبة في شهر رمضان:

أ . فلا يجوز له الإفطار عملًا بالعزيمة.

ب. جاز له الإفطار عملًا بالرخصة.

ج. مسافة السفر لا تبيح له الإفطار.

د . جاز له الإفطار؛ شرط أنْ تَلحق به مشقَّة لا يستطيع الصوم معها.

3. من القواعد الفقهية المُستنبَطة من قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾:

أ . المشقَّة تجلب التيسير . ب. اليقين لا يزول بالشكِّ .

ج. العادة مُحَكَّمة. د. الأمور بمقاصدها.

4. من الرخص التي يجوز للمريض الأخذبها:

أ . ترك الصلاة . واقفًا .

ج. الإفطار في رمضان. د. ترك الزكاة.

5. الرخصة التي أخذ بها عمّار ، أثناء تعذيبه هي:

أ. ذكر آلهة قريش بخير من غير الاعتقاد بذلك.

ب. ذكر آلهة قريش بخير مع الاعتقاد بذلك.

ج. ترك الصلاة.

د . السجود لأصنام قريش.

#### نِتاجاتُ التَّعَلُّم



#### يُتوقّع من الطلبة تحقيق النتاجات الآتية:

- تَعَرُّفُ سبب معركة مؤتة.
- وَصْفُ أحداث معركة مؤتة.
- اسْتِنْتاجُ العِبَر والدروس المستفادة من أحداث معركة مؤتة.
  - تَقْديرُ تضحيات الصحابة الكرام في سبيل الله تعالى.



موقع معركة مؤتة.

# التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ

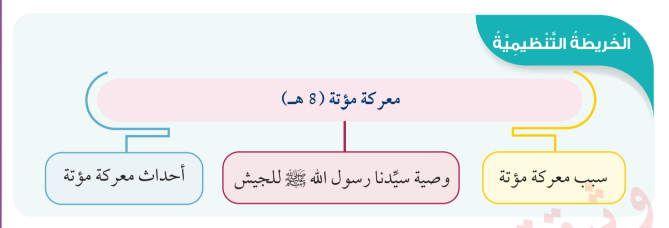
شَرَعَ الإسلام الجهاد لرَدِّ الأذى والعدوان عن المسلمين، والدفاع عن الدين والوطن والمُقدَّسات، وحرص - في الوقت نفسه- على إقامة علاقات مع الدول الأُحرى على أساس من السَّلْم؛ لذا عقد النبي على معاهدات مع كثير من القبائل في الجزيرة العربية. أمّا بعد الهجرة إلى المدينة المُنوَّرة فقد خاض النبي على كثير من المعارك دفاعًا عن الدين في وجه مَنِ اعتدى على المسلمين، أو نقض العهود والمواثيق معهم.

#### أُسْتَذْكِرُ

| أَسْتَذْكِرُ أسماء أشهر المعارك التي خاضها النبي ﷺ وصحابته الكرام ﷺ:                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1) حدثت بسبب التعرُّض لقافلة قريش:                                                            |
| 2) وقعت في السَّنَة الثالثة للهجرة:                                                           |
| 3) أخذ النبي عَيَالِيَّة فيها برأي سلمان الفارسي الله:                                        |
| عن عدثت بعد محاولة إحدى قبائل اليهود اغتيال رسول الله ﷺ، فحوصِرت هذه القبيلة، ثمَّ أُجلِيت عن |
| المدينة المُنوَّرة:                                                                           |
| 5) حدثت في السَّنَة السابعة للهجرة:                                                           |
| ع الما الما الما الما الما الما الما الم                                                      |



تُعَدُّ معركة مؤتة أوَّل مواجهة عسكرية للمسلمين مع الروم.



#### أَوَّلًا سبب معركة مؤتة

في السَّنَة الثامنة للهجرة، بعث سيِّدنا محمد عَلَيَّ الصحابي الجليل الحارث بن عمير الأزدي شه برسالة إلى حاكم بُصرى في الشام، يدعوه فيها إلى الإسلام. فلمّا وصل الحارث أرض الطفيلة ، اعترض طريقه شرحبيل ابن عمرو الغسّاني؛ وهو أحد أمراء الروم على الشام، فقتله، وهذا السلوك تُخالِف لِما جرت عليه العادة من عدم التعرُّض للرُّسُل أو قتلهم.

فلمّا بلغ رسول الله على ذلك، اشتدَّ عليه الأمر، فأمر بتجهيز جيش لإرساله إلى مؤتة؛ حفظًا لهيبة دولة الإسلام في الجزيرة العربية، وتأديبًا لمَنِ اعتدى على مبعوث رسول الله على ا

#### أُفَكِّرُ



ثانيًا

أَفَكُورُ فِي دلالة إرسال سيِّدنا رسول الله عَلَيْ رسائل إلى الملوك والأمراء في عصره.

#### وصية سيِّدنا رسول الله ﷺ للجيش

جهَّز سيِّدنا رسول الله عَلَيْ جيشًا قوامه ثلاثة آلاف مُقاتِل، وأمَّرَ عليهم زيد بن حارثة هُمَّ وقال عَلَيْ الله وَأَن قُتِلَ جَعْفَرُ وَعِنْ وَالْ عَلَيْ أَلُواه البخاري]. وقد أوصى النبي عَلَيْ أصحابه قائلًا: «اغْزُوا بِاسْمِ اللهِ فِي سَبِيلِ اللهِ، قاتِلُوا مَنْ كَفَرَ بِاللهِ، اغْزُوا وَلاَ تَغُلُّوا، وَلاَ تَغُلُوا، وَلاَ تَعُلُوا، وَلاَ تَعُلُوا، وَلاَ تَمُثُلُوا، وَلاَ تَمُثُلُوا وَلِيدًا» [رواه مسلم] (تَغُلُّوا: تأخذوا من الغنيمة قبل قسمتها، تُمَثُلُوا: تُشوِّهوا جنث القتلي).

#### أُرْبِطُ ﴾ وَعَ الْحَديثِ الشَّريفِ

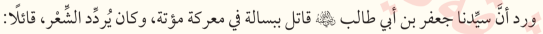
أَتَأُمَّلُ الحديث الشريف السابق، ثمَّ أَسْتَخْلِصُ منه بعض أخلاقيات الحرب كما شَرَعَها الإسلام.

#### ثالثًا أحداث معركة مؤتة

سمع الروم بجيش المسلمين، فجهّزوا جيشًا كبيرًا لملاقاتهم. ولمّا وصلت أخبار جيش العدوِّ وعدده الكبير إلى جيش المسلمين، وكانوا قد وصلوا إلى أرض مَعان، تشاوروا فيها بينهم، فشجَّعهم عبد الله بن رواحة ، وحفَّزهم على المُضِيِّ قُدُمًا لقتال العدوِّ، قائلًا: «يَا قَوْم، وَاللهِ إِنَّ الَّتِي تَكْرَهُونَ لَلَّتِي خَرَجْتُمْ تَطْلُبُونَ الشَّهَادَة، وَمَا نُقَاتِلُهُمْ إِلَّا بِهَذَا الدِّينِ الَّذِي أَكْرَمَنَا اللهُ بِهِ، فَانْطَلِقُوا؛ فَإِنَّمَا هِيَ إِحْدَى الْخُسْنَيْن؛ إمَّا ظُهُورٌ، وَإِمَّا شَهَادَةٌ ، وفي هذا دلالة على شجاعة .

وصل جيش المسلمين إلى سهل مؤتة، فبدأت حرب ضروس بين الطرفين، ثمَّ استُشهِد قادة المسلمين الثلاثة تباعًا؛ فعن أنس بن مالك النبي عَلَيْ نَعى زَيْدًا وَجَعْفَرًا وَابْنَ رَواحَةَ هِ لِلناسِ قَبْلَ أَنْ يَأْتِيهُمْ خَبَرُهُمْ، فَقَالَ: «أَخَذَ الرَّايَةَ زَيْدٌ فَأُصِيبَ، ثُمَّ أَخَذَ ابنُ رَواحَةَ فَأُصِيبَ» وَعَيْنَاهُ تَذْرِفَانِ «حَتَّى أَخَذَ الرَّايَةَ سَيْفٌ مِنْ سُيُوفِ اللهِ، حَتَّى فَتَحَ اللهُ عَلَيْهِمْ» [رواه البخاري] (سَيْفٌ مِنْ سُيُوفِ اللهِ: أَيْ خالدبن الوليد اللهِ).

#### صُوَرٌ مُشْرِقَةً



يَا حَبَّذَا الْجَنَّةُ وَاقْتِرَابُهَا طَيِّبَةٌ وَبَارِدٌ شَرَابُهَا وَالرُّومُ رُومٌ قَدْ دَنَا عَذَابُهَا كَافِرَةٌ بَعِيدَةٌ أَنْسَابُهَا

عَلَيَّ إِنْ لاقَيْتُهَا ضِرَابُهَا

ولمّا انتقلت الراية إلى القائد الثالث عبد الله بن رواحة ، شجّع نفسه، وحفَّزها على القتال، وأنشد يقول: يَا نَفْسُ إلّا تُقْتَلِي تَمُوتِ هَذَا حِمَامُ الْمَوْتِ قَدْ صُلِيْتِ

وَمَا تَمَنَّيْتِ فَقَدْ أُعْطِيتِ إِنْ تَفْعَلِي فِعْلَهُمَا هُدِيتِ

بعد استشهاد القادة الثلاثة، اختار المسلمون خالد بن الوليد الله المين الميدة الجيش؛ لشجاعته، وخبرته في القتال، وقدرته على قيادة الجيش، فقرَّر خالد الله الانسحاب بالجيش تدريجيًّا؛ لعدم تكافؤ الطرفين، وحقنًا لدماء المسلمين، وقد أُعَدَّ خُطَّة مُحكَمة للانسحاب بأقلِّ الخسائر؛ إذ غيَّر ترتيب الجيش، فجعل المُقدِّمة مُؤخِّرة، والمُؤخِّرة

مُقدِّمة، والميمنة ميسرة، والميسرة ميمنة، ثمَّ جعل الخيول تأتي من بعيد، وتثير الغبار بحوافرها؛ ليوهِم الروم أنَّ مَددًا جاء للمسلمين. وفي هذا دلالة على حكمة خالد بن الوليد ، ونظره الثاقب إلى عواقب الأمور.

جازت الخدعة على الروم، وظنّوا أنَّ مَددًا جديدًا وصل إلى جيش المسلمين، فأحجموا عن ملاحقة جيش المسلمين الذي بدأ بالانسحاب؛ ظنًا منهم أنَّ المسلمين قد أُعَدّوا لهم مكيدة، وبذلك تمكّن خالد بن الوليد المن العودة بجيش المسلمين إلى المدينة المُنوَّرة بسلام.



#### اً اُشاهِدُ وَأُلَخِّصُ اَ

باستخدام الرمز المجاور (QR Code)، أُشاهِدُ مُلخَّصًا لأحداث يوم مؤتة.



# الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

تنتشر مقامات الصحابة الكرام في شهال الأردن وجنوبه، وقد عملت اللجنة الملكية لإعهار مقامات الصحابة الكرام على تجديد هذه المقامات؛ وفاءً للمكانة التي تليق بصحابة رسول الله على، وتضحياتهم في سبيل الإسلام ورسالته السمحة. ومن مقامات الصحابة الكرام في الأردن: مقام الحارث بن عمير الأزدي في بلدة بصيرا في محافظة الطفيلة، ومقامات قادة معركة مؤتة الثلاثة الذين استُشهدوا فيها في بلدة المزار الجنوبي بمحافظة الكرك جنوب المملكة.



مقام الصحابي الجليل الحارث بن عمر الأزدي .....



مقام الصحابي الجليل سيِّدنا جعفر بن أبي طالب ﷺ.

|                      |                   | -fill th                                |
|----------------------|-------------------|-----------------------------------------|
| " # \$ 1 <b>\$</b> " | ال الله الله الله |                                         |
| مستعادة              | السين ال          | 1/1/4/                                  |
|                      |                   | 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - |
|                      |                   |                                         |

|       | أ <b>َسْتَخْلِصُ</b> بعض القِيَم المستفادة من الدرس.<br>1) أُ <b>قَدِّ</b> رُ تضحيات الصحابة الكرام في الدفاع عن دين الإس |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سلام. | 1) <b>أُقَدِّرُ</b> تضحيات الصحابة الكرام في الدفاع عن دين الإِس                                                          |
|       | (2                                                                                                                        |
|       | (3                                                                                                                        |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

- **أُوَضِّحُ** سبب حدوث معركة مؤتة.
- أَذْكُرُ أسماء قادة جيش المسلمين الأربعة في معركة مؤتة.
- أَشْرَحُ تفاصيل الخُطَّة التي اتَّبعها خالد بن الوليد ، في معركة مؤتة لإنقاذ جيش المسلمين.
  - 4 أَذْكُرُ موقفًا من معركة مؤتة يدلُّ على كلِّ ممّا يأتي:
    - أ. الشجاعة. بالحكمة.
    - 5 أُخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:
  - 1. بعث رسول الله عليه الصحابي الجليل الحارث بن عمير الأزدي الله عليه السالة إلى:
    - أ. والي البلقاء شرحبيل بن عمرو الغسّاني. ب. هرقل الروم.
  - - 2. وقعت معركة مؤتة في السَّنَة:
- أ. السادسة للهجرة. ب. السابعة للهجرة. ج. الثامنة للهجرة. د. التاسعة للهجرة.
  - 3. لقَّب النبي عَلِيهِ الصحابي الجليل خالد بن الوليد الله بد:
  - أ. حَبْر الأُمَّة. بيف الله.
  - جـ. حواري رسول الله.
- - 5. الصحابي الذي حَثَّ المسلمين على التقدُّم والثبات للقاء العدوِّ في معركة مؤتة هو:
  - - جـ. عبد الله بن رواحة ١٠٠٠ . . . زيد بن حارثة ١٠٠٠
      - شُيِّد مقام الصحابي الجليل الحارث بن عمير الأزدي ١٠ في:
  - أ. الكرك. ب. مَعان. ج. مؤتة. د. بصيرا.
    - 7. أيُّ قادة معركة مؤتة أنشد بيت الشعر الآتي:
    - يَا حَبَّذَا الْجَنَّةُ وَاقْتِرَانُهَا طَيِّبَةٌ وَبَارِدٌ شَرَانُهَا
    - أ. سيِّدنا جعفر بن أبي طالب ١٠٠٠ ب. عبد الله بن رواحة ١٠٠٠ سيِّدنا
      - جـ. زيد بن حارثة ١٠٠٠ حادثة ١٠٠٠ حالد بن الوليد ١٠٠٠ خالد بن الوليد الو

#### المُحرَّمات من النساء

الدرس 4

### نِتاجاتُ التَّعَلُّمِ

#### يُتوقُّع من الطلبة تحقيق النتاجات الآتية:

- بَيانُ مفهوم التحريم المُؤبَّد، ومفهوم التحريم المُؤقَّت.
- تُحْديدُ أصناف النساء اللاتي يَحرُ من على التأبيد بسبب القرابة والرضاع والمصاهرة.
  - ذكْرُ أصناف النساء اللاتي يَحرُمن على التأقيت.
  - تَقْديرُ حرص الشريعة الإسلامية على تنظيم العلاقات الأُسَرية.

# er aus Jenn

خزات الأسطر التجابي وتنافط وتنافط وتناف المؤافط وتنافط وتنافط والتخاط والتخاط المنافط وتنافط وتنافط وتنافط والتخاط وا

## التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ

حرص الإسلام على تنظيم العلاقات بين الناس. ومن ذلك: العلاقة مع الأقارب، وجعل صلة الرَّحِم أسمى ما يربط بين الناس. وقد حرَّم الإسلام الزواج من فئات مُعيَّنة من الأقارب؛ حتى تظلَّ صلة القربي قائمة على التقدير والاحترام، وبعيدة عن الشقاق والنزاع؛ وحرصًا على إنجاب نسل قوي لا تُضعِفه الأمراض الوراثية.

#### أُفَكِّرُ

ما الحكمة من تحريم الزواج من فئات مُعيَّنة من الأقارب؟

### الْفَهْمُ وَالتَّحْليلُ

اشترط الإسلام لصِحَّة عَقْد الزواج شروطًا، منها أنْ يكون كلُّ من الزوج والزوجة حِلَّا للآخر؛ فلا يكون بينها سبب من أسباب التحريم المُؤتَّد أو التحريم المُؤقَّت. ولا يجوز للرجل أنْ يتزوَّج بامرأة مُحرَّمة عليه؛ سواء أكان هذا التحريم دائمًا أم مُؤقَّتًا لأسباب مُعيَّنة. وقد حدَّدت الشريعة النساء اللاتي يَحرُم على الرجال الزواج بهنَّ.



### الْحرَّمات مُؤبَّدًا

المُحرَّمات مُؤبَّدًا: نساء لا يَحِلُّ للرجل أنْ يتزوَّج بإحداهن أبدًا؛ لأنَّ سبب التحريم ثابت لا يزول. ويعود تحريم هذا الزواج بسبب العلاقة التي تربط الرجال بهنَّ، وهي علاقة القرابة (النسب)، أو المصاهرة، أو الرضاع.

#### أ . النساء المُحرَّمات بسبب القرابة:

يَحرُم على الرجل أنْ يتزوَّج بامرأة تربطه بها قرابة النسب من جهة الأب، أو من جهة الأُمِّ.

تُصنَّف النساء المُحرَّمات بسبب القرابة إلى أربعة أصناف، هي: أ

- أُمُّ الرجل، وجَدَّته، وجَدَّاته لأبيه وأُمِّه.
- 2. بنات الرجل، وفروع أبنائه وبناته، وهنَّ حفيداته.
  - 3. أخوات الرجل، وبناتهنَّ، وبنات إخوانه.
- 4. عمّات الرجل وخالاته، مثل: عمّات أبيه وخالاته، وعمّات أُمِّه وخالاتها. أمّا بنات العمّات والخالات فيجوز الزواج بهنّ.

### أَتَدَبَّرُ وَأَسْتَخْرِجُ

أَتَدَبَّرُ الآية الكريمة الآتية، ثمَّ أَسْتَخْرِجُ منها النساء اللاتي يَحِرُم على الرجال الزواج بهنَّ بسبب القرابة: قال تعالى: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَا تُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَخَلَاتُكُمْ وَبَنَاتُ اللَّهِ يَعِلَى: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ وَجَلَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَبَنَاتُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَبَنَاتُ اللَّهُ عَلَيْتُكُمْ وَبَنَاتُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَبَنَاتُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَبَنَاتُ اللّهُ وَمَنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَبَنَاتُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَبَنَاتُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الل

#### ب. النساء المُحرَّمات بسبب المصاهرة:



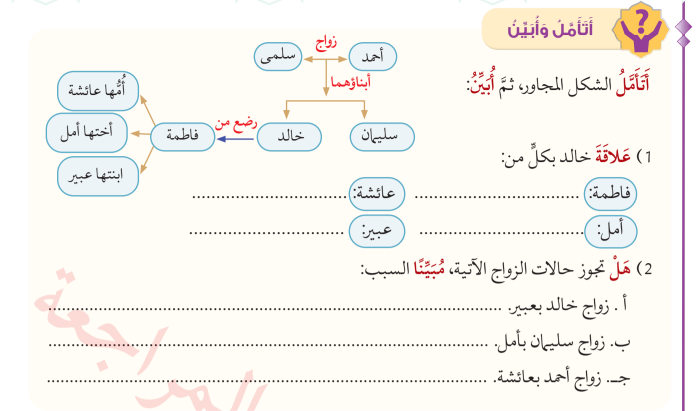
المصاهرة: علاقة ناتجة من الزواج. يَحرُم زواج الرجل بإحدى النساء اللاتي بينه وبينهن صلة مصاهرة، وتُعدُّم ذواج الحرمة حرمة مُؤبَّدة. وهن أربعة أصناف:

- 1. أُمُّ الزوجة وجَدَّاتها، ويكون التحريم عند العَقْد على الزوجة، وإنْ لم يدخل بها. قال تعالى: ﴿وَأُمُّ لَهَاتُ نِسَاۤ إِكُمُ ﴾ [النساء: ٣٣].
- 2. بنت الزوجة من زوج سابق، وهي تُسمّى الربيبة، ويكون التحريم إذا دخل بالزوجة، وليس عند العَقْد عليها. قال تعالى: ﴿وَرَبَآبِبُكُمُ ٱلَّتِي فِي حُجُورِكُم مِّن نِسّآيِكُمُ ٱلَّتِي دَخَلْتُم بِهِنَّ فَإِن لَّرْ تَكُونُواْ دَخَلْتُم بِهِنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ ﴾ [النساء: ٢٣].
- 3. زوجات الآباء؛ إذ تَحُرُم على الرجل زوجة أبيه وزوجات أجداده؛ سواء طلَّقها الأب، أو مات عنها، ويكون التحريم عند العَقْد على الزوجة، ولو لم يدخل بها. قال تعالى: ﴿وَلَاتَنكِحُواْ مَا نَكَحَ وَيكونَ التحريم عند العَقْد على الزوجة، ولو لم يدخل بها. قال تعالى: ﴿وَلَاتَنكِحُواْ مَا نَكَحَ ءَابَآ وُصَاءً سَبِيلًا ﴾ [النساء: ٢٢].
- 4. زوجات الأبناء؛ إذ تَحرُم على الرجل زوجات أبنائه وزوجات أحفاده، ويكون التحريم عند عَقْد الابن أو الحفيد على الزوجة، وإنْ لم يدخل بها. قال تعالى: ﴿وَحَلَمْ إِلَيْنَ مِنْ النَّا اللَّهِ عَلَى الزوجة، وإنْ لم يدخل بها. قال تعالى: ﴿وَحَلَمْ إِلَيْنَ مِنْ النَّا اللَّهِ عَلَى الزوجة، وإنْ لم يدخل بها. قال تعالى: ﴿وَحَلَمْ إِلَيْنَ مِنْ النَّا اللَّهِ عَلَى الزوجة، وإنْ لم يدخل بها. قال تعالى: ﴿وَحَلَمْ إِلنَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللَّلَّا اللَّاللَّالَالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

#### ج. النساء المُحرَّمات بسبب الرضاع:

إذا رضع طفل من امرأة أصبحت هذه المرأة أُمَّه من الرضاع، ويَحرُم عليه بسبب الرضاع ما يَحرُم بسبب القرابة. قال رسول الله عَلَيْهُ: «يَحْرُمُ مِنَ الرَّضاعِ ما يَحْرُمُ مِنَ النَّسَبِ» [رواه البخاري]. ويصبح ابنًا لهذه المرأة من الرضاعة، وبناتها أخواته من الرضاعة، وأبناؤها إخوانه من الرضاعة. أمّا بقية أشقّاء الرضيع وشقيقاته فلا يشملهم التحريم.

لا يثبت التحريم بالرضاع إلّا بخمس رضعات مُتفرِّقات خلال العامين الأوَّلين من عمر الطفل، علمًا بأنَّ التحريم يقتصر فقط على الرضيع دون إخوته من النَّسب. فمثلًا، يستطيع أحد أشقّاء الرضيع الزواج بابنة المرأة التي أرضعت شقيقه.



### ثانيًا الْمُحرَّمات مُؤقَّتًا

المُحرَّمات مُؤقَّتًا: نساء يَحرُم الزواج بواحدة منهنَّ لسبب عارض، فإنْ زال هذا السبب زالت الحرمة، وأصبح الزواج بإحداهنَّ مباحًا.

ومن أمثلة ذلك: تحريم الزواج بالمرأة المُتزوِّجة أو المرأة المُعتدَّة، وتحريم الجمع بين الأختين، أو الجمع بين المرأة وعمَّتها أو خالتها، وتحريم زواج المسلمة بالرجل غير المسلم، أو زواج المسلم بالمرأة غير الكتابية.

# أَبْحَثُ عَنْ

#### أَبْحَثُ عَنْ زوال السبب في الحالات الآتية لكي يصبح الزواج مباحًا:

| زوال السبب | الحالة                   |
|------------|--------------------------|
|            | المرأة المُتزوِّجة       |
|            | المرأة المُعتدَّة        |
|            | الجمع بين المرأة وخالتها |
|            | المرأة غير المسلمة       |



### أَتَدَبَّرُ النصوص الشرعية الآتية، ثمَّ أَسْتَخْرِجُ منها أصناف المُحرَّمات من النساء مُؤقَّتًا:

| صنف المُحرَّمات من النساء مُؤقَّتًا | النص الشرعي                                                                                         |
|-------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                     | قال تعالى: ﴿وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ ٱلْأُخْتَيْنِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ اللَّهُ                   |
|                                     | إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُورًا ﴾ [النساء: ٢٣]                                                         |
|                                     | قال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُم وَيَذَرُونَ أَزْوَلَجَا يَتَرَبَّصَنَ بِأَنفُسِهِنَّ   |
|                                     | أَرْبَعَةَ أَشَّهُ رِوَعَشْرًا فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ |
|                                     | فِيَّ أَنْفُسِهِنَّ بِٱلْمَعُرُوفِ ۗ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٣٤]            |
|                                     | نَهُ النَّبِيُّ عَلَيْهِ: «أَنْ تُنْكَحَ الْمَرْأَةُ عَلَى عَمَّتِهَا، وَالْمَرْأَةُ                |
|                                     | وخَالَتُهَا)) [رواه البخاري ومسلم]                                                                  |

# الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

يَحرُم زواج المسلمة من غير المسلم في الشريعة الإسلامية بصرف النظر عن دينه، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿يَآأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا جَآءَكُو ٱلْمُؤْمِنَتُ مُهَاجِرَتِ فَٱمۡتَحِنُوهُنَّ ٱللَّهُ أَعَلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ فَإِنْ عَاِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَتِ فَلَا تَرَجِعُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّارِلَا هُنَّ حِلُّ لَهُمْ وَلَا هُمُ يَحِلُونَ لَهُنَّ ﴾ [المتحنة: ١٠]؛ وذلك صيانةً لدينها، وحفظًا لها من الرِّدَة عن الإسلام.

# الْقِيَمُ الْمُسْتَفادَةُ

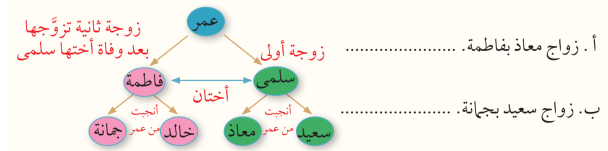
| أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس.                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| <ol> <li>أُقَدِّرُ حرص الشريعة الإسلامية على ديمومة العلاقات الأُسَرية.</li> </ol> |
| (2                                                                                 |
| (3                                                                                 |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

- أُبِيِّنُ مفهوم كلِّ ممَّا يأتي:
- أ. المُحرَّمات مُؤبَّدًا. ب. المُحرَّمات مُؤقَّتًا.
- 2 أُعَلِّلُ: حرَّم الإسلام الزواج بفئات مُعيَّنة من الأقارب.
- 3 أُصَنِّفُ المُحرَّمات من النساء في الحالات الآتية إلى مُحرَّمات مُؤبَّدًا، ومُحرَّمات مُؤقَّتًا، بوضع إشارة (✓) في المكان المناسب من الجدول:

| مُحرَّمات مُؤقَّتًا | مُحرَّمات مُؤبَّدًا | أصناف النساء                               |
|---------------------|---------------------|--------------------------------------------|
|                     |                     | ابنة الأخ                                  |
| 39/                 |                     | الخالة من الرضاع                           |
|                     |                     | المرأة المُتزوِّجة                         |
|                     |                     | زوجة الابن                                 |
|                     |                     | المرأة المُعتدَّة                          |
|                     |                     | أُمُّ الزوجة إنْ دخل بالبنت                |
|                     |                     | المرأة المُتوفّى عنها زوجها أثناء عِدَّتها |

- 4 أُحَدُّدُ حُكْم الزواج (يَصِحُّ/ لا يَصِحُّ) في كلِّ من الحالات الآتية مَعَ التَّعْليلِ:
  - أ. زواج رجل بخالته.
  - ب. زواج رجل ببنت أخته من الرضاع.
  - ج. زُواج رجل بامرأة مُطلَّقة بعد انقضاء عِدَّتها.
  - د. زواج رجل بامرأة قبل انتهاء عِدَّتها من وفاة زوجها.
- أَتَأَمَّلُ المُخطَّط المجاور، ثمَّ أُبِيِّنُ حُكْم الزواج في الحالتين الآتيتين مع بيان السبب:



#### التعايش الإنساني

ً الدرس 5

#### نِتاجاتُ التَّعَلُّمِ

### يُتوقَّع من الطلبة تحقيق النتاجات الآتية:

- بَيانُ مفهوم التعايش الإنساني.
- تَعَرُّفُ مبادئ التعايش الإنساني.
- تَوْضيحُ مجالات التعايش الإنساني.
  - اسْتِنْتاج آثار التعايش الإنساني.
- تَقْديرُ دور الإسلام في نشر التعايش الإنساني.



### التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ

دعا الإسلام إلى التعامل بين الناس كافّة بالعدل والرحمة، بصرف النظر عن اختلافهم في العِرْق أو الدين أو الجنس. وعمل على تنظيم العلاقة بين أفراد المجتمع وَفقًا لذلك؛ ما يكفل لهم المساواة في الحقوق والواجبات.

#### ٲؗڹؾٞڽؙ

أُبيِّنُ الحقوق التي تضمَّنتها وثيقة المدينة المُنوَّرة كما في الفقرة السابقة.

### الْفَهْمُ وَالتَّحْليلُ

من حكمة الله تعالى أنْ جعل الناس مختلفين في أعراقهم وثقافاتهم ولغاتهم ليحصل بينهم التكامل والتعارف والتعاون.





#### مفهوم التعايش الإنساني

يُقصد بالتعايش الإنساني تقبُّل الآخرين على اختلاف معتقداتهم وأعراقهم وثقافاتهم، واحترامهم، والتعامل معهم في جوانب الحياة المُتعدِّدة وَفق مبادئ الشريعة الإسلامية وأحكامها.

#### مبادئ التعايش الإنساني في الإسلام

يقوم التعايش الإنساني في الإسلام على مبادئ عِدَّة، أبرزها:

- أ. وحدة الأصل البشري: أكَّد الإسلام أنَّ الناس يرجعون في وجودهم إلى أصل واحد. قال تعالى: ﴿ يَآأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُو ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ مِّن نَّفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً ﴾ [النساء: ١].
- ب. الكرامة الإنسانية: أثبت الإسلام مبدأ الكرامة الإنسانية لجميع البشر. قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ كَرَّمْنَا بَنِيَ عَادَمَ ﴾ [الإسراء: ٧٠].

#### أَسْتَنْتِهُ



أَقْرَأُ فيها يأتي نصَّ العهدة العمرية، ثمَّ أَسْتَنْتِجُ مبادئ التعايش الإنساني الواردة فيها:

«هذا ما أعطى عبد الله عمر أمير المؤمنين أهل إيلياء من الأمان، أعطاهم أمانًا لأنفسهم وأموالهم، ولكنائسهم وصُلْبانهم، وسقيمها وبريئها، وسائر مِلَّتها؛ أنَّه لا تُسكن كنائسهم، ولا تُهدَم، ولا يُنتقَص منها، ولا من حيِّزها، ولا من صليبهم، ولا من شيء من أموالهم، ولا يُكرَهون على دينهم، ولا يضارُّ أحد منهم» [رواه الطبري في تاريخه].



وقد نهى الإسلام عن الجدال المذموم؛ لأنَّه يُزعزِع دعائم التعايش السلمي، وكذلك نهى المسلمين عن سَبِّ الآخر وشتمه، وهذا ما أكَّده القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿وَلَا تَسُبُّواْ ٱلَّذِينَ يَدَّعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَسُبُّواْ ٱللَّذِينَ يَدَّعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَسُبُّواْ ٱللَّهَ عَدَّوًا بِغَيْرِعِلْمِ ﴾ [لأنعام: ١٠٨] (عَدُواً: اعتداءً).

هد. البِرُّ والإحسان: حَثَّ الإسلام على الإحسان إلى الناس جميعًا حتى لو كانوا مخالفين لنا في الدين والعقيدة، ما لم يكونوا مقاتلين أو معادين للمسلمين. قال تعالى: ﴿ لاَ يَنْهَكُمُ اللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمَ يُقَتِلُوكُمُ فِي ٱلدِّينِ وَلَمَ يُحُرِجُوكُمُ مِن دِينِكُمُ أَن تَبَرُّوهُمُ وَتُقَسِطُوا إليَّهِمُ إِنَّ ٱلنَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ [المتحنة: ٨]. وعلى هذا الأساس، حرص الإسلام على مِن دِينِكُمُ أَن تَبَرُّوهُمُ وَتُقَسِطُوا إليَّهِمُ إِنَّ ٱلنَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ [المتحنة: ٨]. وعلى هذا الأساس، حرص الإسلام على رعاية غير المسلمين الذين يقيمون في المجتمع المسلم، وكَفَل لهم حقوقهم ومصالحهم، وعمل على توثيق أواصر التعايش بينهم وبين بقية أفراد المجتمع.

تتنوَّع مجالات التعايش الإنساني، وتتعدَّد. ومن ذلك:

- أ . التعايش الديني: هو الإقرار بحرية الناس في اختيار معتقداتهم. قال تعالى: ﴿لَكُورُ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ ﴾ [الكافرون: ٦]. ويكون ذلك بالسماح لأهل الديانات الأُخرى بحرية الاعتقاد، وحرية ممارسة شعائرهم الدينية، وعدم الاعتداء على أماكن عبادتهم.
- ب. التعايش الاجتماعي: هو إظهار الاحترام لمختلف شرائح المجتمع، وعدم المساس بها يُفْضي إليه هذا التنوُّع من عادات وتقاليد وأعراف مُتعدِّدة لا تتعارض مع أحكام الشريعة الإسلامية. قال تعالى: ﴿يَا يَّنُهُا النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُمُ عِن ذَكَرِ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَابِلَ لِتَعَارَفُوا ﴾ [الحجرات: ١٣]. ومن أمثلة ذلك: إشاعة الوئام بين أفراد المجتمع، والتكافل والتضامن معهم، والإحسان إليهم، وقبول هداياهم، ومشاركتهم في أفراحهم، ومواساتهم عند المصائب، والمحافظة في الوقت نفسه على الثقافة والقيم الإسلامية الأصيلة المُنبثِقة من العقيدة والشريعة السمحة.
- ج. التعايش الاقتصادي: تُعَدُّ إقامة العلاقات الاقتصادية بين الشعوب ضرورةً حتميةً، وعاملًا مُهِمًّا لاستقرار الأوطان، وتحقيق السَّلْم المجتمعي، وجلب الرخاء الاقتصادي. ومن ثَمَّ، فقد كَفَل الإسلام لغير المسلمين الذين يعيشون في المجتمع المسلم حقَّ المشاركة في الحياة الاقتصادية؛ فقد «تُوفِّي رسول الله عَلَيْهُ ودرعه مرهونة عند يهودي بثلاثين صاعًا من شعير» [رواه البخاري].
- د . التعايش السياسي: كَفَل الإسلام حقَّ المُواطَنة لغير المسلمين داخل الدولة؛ بُغْيَة تحقيق التعايش السياسي بين جميع مُكوِّنات المجتمع؛ ما يُسهِم في الحفاظ على السَّلْم والأمن الداخليين، ويتيح لغير المسلمين تعرُّف الإسلام ومبادئه، والمشاركة في السلطة السياسية. ومن ذلك ما نصَّت عليه وثيقة المدينة المُنوَّرة التي كتبها النبي عَيَّيَةً؛ إذ لم تجعل المُواطَنة للمسلمين وحدهم، بل شملت غير المسلمين، بمقتضى الإقامة في المدينة المُنوَّرة، والالتزام بأحكام الوثيقة.
- هـ. التعايش الدولي: يُقصَد بذلك إقامة علاقات مع الدول الأُخرى، والتعايش معها بعيدًا عن الصدام، ما لم تكن مُعادِية ومُعارِبة للإسلام، أو مُعتدِية على المسلمين. ويشمل ذلك التبادل الاقتصادي، والعلمي، والثقافي، والحفاظ على مُقدَّرات البيئة، استنادًا إلى مبدأ التعامل بالمثل وعدم الاعتداء. قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَنْهَا لَهُ عَنِ ٱلَّذِينَ قَاتَلُولُمْ فِي ٱلدِّينِ وَأَخْرَجُولُمْ مِّن دِيَرِكُمُ وَظَهَرُواْ عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَن تَوَلَّوهُمُ وَمَن يَتَوَلَّهُمْ فَأُولَايِكَ هُمُ النَّالِمُونَ ﴾ [المتحنة: ٩].

# أَتَدَبَّرُ وَأَسْتَنْتِهُ

أَتَدَبَّرُ الحديث الشريف الآتي، ثمَّ أَسْتَنْتِجُ ما يدلُّ عليه من مجالات التعايش الإنساني: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ قَتَلَ مُعَاهَدًا لَمْ يَرِحْ رَائِحَةَ الْجَنَّةِ، وَإِنَّ رِيحَهَا تُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ أَرْبَعِينَ عَامًا» [رواه البخاري].

#### صُوَرٌ مُشْرِقَةٌ

• كان رسول الله على يستقبل وفود غير المسلمين الذين يأتون إلى المدينة المُنوَّرة لمقابلته، ويلتقي بهم في المسجد؛ سواء كانت هذه الوفود حاضرة لطلب العلم، أو عَقْد المعاهدات وإبرامها. ومن هذه الوفود: وفد نصارى نجران (نجران: مدينة تقع في جنوب المملكة العربية السعودية، وقد كان سُكّانها من النصارى في ذلك الوقت، ثمَّ أسلموا فيما بعدُ).

# الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

ضربت المملكة الأردنية الهاشمية أروع الصور في التعايش الإنساني بين أبناء المجتمع الأردني على اختلاف أديانهم وأعراقهم، وظهر ذلك جَلِيًّا في الوصاية الهاشمية على المُقدَّسات الإسلامية والمسيحية في القدس الشريف، وكذلك استضافة الأردن ملايين من اللاجئين على اختلاف معتقداتهم وأعراقهم، وتوفير الأمن لهم. وتُعدُّ الجهود الدؤوبة التي يبذلها جلالة المَلِك عبد الله الثاني ابن الحسين - حفظه الله- من أجل الحوار والسلام العالميين مثالًا آخرَ على الدعوة إلى التعايش الإنساني.

كذلك تُعَدُّ المبادرة التي قدَّمتها المملكة الأردنية الهاشمية للوئام بين الأديان، وأعلنها جلالة اللَك عبد الله الثاني ابن الحسين - حفظه الله - في الهيئة العمومية للأُمم المتحدة، وتبنَّتها الأُمم المتحدة على المستوى العالمي في الأسبوع الأوَّل من شهر شباط من كلِّ عام؛ مثالًا على التعايش، والدعوة إلى قِيَم التعاطف والتسامح والرحمة والعيش المشترك بين الناس على اختلاف أعراقهم ومعتقداتهم.





|         | ٠ . و و        | III III                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|---------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تعادة 🔪 | لقيَّمُ المُسْ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|         |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|         |                | The same of the sa |

|      | 026230110221                                                                                                                |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس.<br>1) أُقَدِّرُ حرص الإسلام على مراعاة التنوُّع والتعدُّدية الثقافية والدينية. |
| 7    | (2                                                                                                                          |
|      |                                                                                                                             |
| • // |                                                                                                                             |
|      |                                                                                                                             |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

- 1 أُبيِّنُ المقصود بمفهوم التعايش الإنساني.
- 2 أَذْكُرُ ثلاثةً من مبادئ التعايش الإنساني.
- (عَلَيْ عَلَى الْمِسلام لغير المسلم حرية الاعتقاد. عَلَيْ المُعَلِّمُ عَلَيْ الْمُعَلِّمُ الْمُعْلِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِمِي الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْ
  - 4 أُعَلِّلُ: نهى الإسلام عن الجدال المذموم.
  - 5 أُبِيِّنُ أثر التعايش السياسي في المجتمع.
- 6 أَسْتَنْتِجُ دلالة النصوص الشرعية الآتية على مبادئ التعايش الإنساني في الإسلام:

| دلالته | النص الشرعي                                                                                               | الرقم |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|        | قال تعالى: ﴿ لَا يَنْهَاكُمُ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَتِلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم   |       |
|        | مِّن دِيَرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقُسِطُوٓ إِلَيْهِمْ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ              |       |
|        | قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَنَّ مِّنَا بَنِيَّ ءَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقَنَهُم | ب     |
|        | مِّنَ ٱلطَّلِيِّ بَكْتِ وَفَضَّ لَنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرِ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾                  |       |
|        | قال رسول الله ﷺ: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، أَلَا إِنَّ رَبَّكُمْ وَاحِدٌ، وَإِنَّ                           | جـ    |
|        | أَبَاكُمْ وَاحِدٌ»                                                                                        |       |

### أُخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:

- أ. وفاة سيّدنا رسول الله عَلَيْكَةً ودرعه مرهونة عند يهودي هي دليل على التعايش:
- أ. الاقتصادي. ب. الديني. ج. الدولي. د. السياسي.
- 2. مظهر التعايش الدال على حقِّ المُواطَنة لغير المسلمين داخل المجتمع الإسلامي هو التعايش:
- أ. الديني. ب. الاقتصادي. ج. الاجتماعي. د. السياسي.
  - 3. مظهر التعايش الذي يقوم على التعامل بالمثل هو التعايش:
- أ. الاجتماعي. ب. السياسي. ج. الدولي. د. الاقتصادي.

### الحقوق الاجتماعية للمرأة في الإسلام

# نِتاجاتُ التَّعَلُّمِ

### يُتوقّع من الطلبة تحقيق النتاجات الآتية:

- تَوْضيحُ الحقوق الاجتماعية للمرأة في الإسلام.
- تَقْديرُ سَبْق الإسلام إعطاء المرأة حقوقها الاجتماعية.





كانت كثير من الأُمم قبل مجيء الإسلام تمتهن المرأة، وتبخسها حقَّها. قال عمر بن الخطّاب هي: «كُنّا في الجاهِليَّةِ لا نَعُدُّ للنِّساءِ أمرًا حتّى أَنْزَلَ اللهُ فيهنَّ ما أَنْزَلَ، وقسمَ لَمُنَّ ما قَسَمَ، وذَكَرَهُنَّ الله تعالى، رَأَيْنا لَمُنَّ بِذلك عَلَيْنا حَقًا» [رواه البخاري].

وقد أعطى الإسلام المرأة المكانة التي تستحق، وعَدَّها شريكة للرجل في الحياة، وأقرَّ لها حقوقًا كما للرجل. قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوَ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُحْيِيَنَّهُ وَحَيَوْةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٧].

#### أُسْتَذْكرُ

اعتمادًا على النصوص الشرعية الآتية، أَسْتَذْكِرُ مع أفراد مجموعتي الحقوق المالية التي أقرَّها الإسلام للمرأة:

| الحقُّ المالي | النص الشرعي                                                                                          |
|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               | قال تعالى: ﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ |
|               | مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ ﴾ [النساء: ٧]                                          |
|               | قال تعالى: ﴿لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا ٱكْتَسَبُوُّ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا                   |
|               | ٱكْتَسَابُنَ﴾ [النساء: ٣٢]                                                                           |
|               | قال تعالى: ﴿وَعَلَى ٱلْمَوْلُودِ لَهُ وِزْقُهُ نَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣]    |

# الْفَهْمُ وَالتَّحْلِيلُ

أقرَّ الإسلام حقوقًا للمرأة كاملةً غيرَ منقوصة، ومنحها حقوقها الاجتماعية بما يتناسب مع طبيعتها ودورها وغاية وجودها في الحياة.

#### الْخَرِيطَةُ التَّنْظيميَّةُ

### الحقوق الاجتماعية للمرأة في الإسلام

المحافظة أداء على عرضها العبادات وشمعتها الجماعية

إبداء الرأي والمشاركة في بناء المجتمع

المشاركة في بناء الأُسم ة وتربية الأبناء

اختيار الحضانة الزوج

التكريم والتقدير والرعاية

### أوَّلًا التكريم والتقدير والرعاية

كرَّم الإسلام المرأة أُمَّا، وزوجـةً، وأُختًا، وبنتًا، وجعل احترامها ورعايتها والإحسان إليها من أجلِّ الطاعات، وجعل الأُمَّ أَوْلِي الناس بالمعاملة الحَسَنة؛ فَقَدْ جاءَ رَجُلٌ إلى رَسولِ اللهِ عَيْكُ ، فَقالَ: مَنْ أَحَقُّ النّاس بحُسْن صَحابَتي؟ قالَ: «أُمُّكَ»، قَالَ: ثُمَّ مَنْ؟ قَالَ: ﴿ثُمَّ أُمُّكَ ﴾، قَالَ: ثُمَّ مَنْ؟ قَالَ: ﴿ثُمَّ أُمُّكَ ﴾،

قَالَ: ثُمَّ مَنْ؟ قَالَ: «ثُمَّ أَبُوكَ» [رواه البخاري ومسلم]. وتأكيدًا لِعِظَم منزلة الأُمِّ؛ عَدَّ رسول الله ﷺ برَّها أعظم درجةً من الجهاد في سبيل الله تعالى؛ فَقَدْ جاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ عَيْكَةً، فَقالَ: يا رَسولَ اللهِ، إِنّي أُريدُ الْجِهادَ في سَبيل اللهِ تَعالى، فَقالَ: «أُمُّكَ حَيَّةٌ؟»، فَقُلْتُ: نَعَمْ، فَقالَ: «الْزَمْ رِجْلَيْها؛ فَثَمَّ الْجَنَّةُ» [رواه ابن أبي شيبة].

وقد عظَّم الإسلام أجر مَنْ يُحسِن إلى بناته، ويعتني بهنَّ. قال عَيْكَةٍ: «مَنْ كانَ لَهُ ثَلاثُ بَناتِ، فَصَبَرَ علَيْهنَّ، وَأُطْعَمَهُنَّ، وَسَقاهُنَّ، وَكَساهُنَّ مِنْ جِلَتِهِ، كُنَّ لَهُ حِجابًا مِنَ النَّارِ يَوْمَ الْقِيامَةِ» [رواه ابن ماجه] (جِلَتِهِ: وُسْعِهِ وطاقتِه). وقد وصف رسول الله ﷺ مَنْ يقوم على رعاية زوجته وأهل بيته بأنَّه من خير الناس؛ فقال ﷺ: «خَيْرُكُمْ خَيْرُكُمْ لِأُهْلِهِ، وَأَنا خَيْرُكُمْ لِأُهْلِي الرواه الترمذي]، وكان من آخر ما أوصى به عَيْكَ في خُطبة حَجَّة الوداع، الإحسانُ إلى النساء.

# أَتَدَبَّرُ وَأُبَيِّنُ

أَتَدَبَّرُ قول الله تعالى: ﴿وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهُنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ وَ عَامَيْنِ ﴾ [لقان: ١٤]، ثمَّ أُبِيِّنُ سبب خَصِّ الله تعالى الأُمَّ بمزيد من العناية والبرِّ

# ثانيًا التعلُّم

واليوم، تُمارِس المرأة المسلمة حقَّها في التعلَّم والتعليم بصورة كبيرة؛ ما أدّى إلى نبوغ كثير من النساء المُتخصِّصات في معظم حقول المعرفة الإنسانية والعلمية.

# ثالثًا اختيار الزوج

أقرَّ الإسلام حقَّ المرأة في قبول الخاطب أو رفضه؛ فلا تُجبَر فتاة أو امرأة على الزواج. وقد اشترط الإسلام وجود الولي في عَقْد الزواج لنُصْح المرأة، وتوجيهها إلى حُسْن الاختيار، والتأكُّد أنَّ الرجل أَهْلُ لها. ودليل ذلك لمّا جاءت امرأة إلى النبي عَلَيْ تشكو أنَّ أباها أراد تزويجها من ابن أخيه من غير رضاها، فجعل النبي عَلَيْ الأمر إليها، فقالت: «أَجَزْتُ ما صَنَعَ أَبِي، وَلكِنْ أَرَدْتُ أَنْ تَعْلَمَ النِساءُ أَنْ لَيْسَ لِلْآباءِ مِنَ الْأَمْر شَيْءٌ» [رواه ابن ماجه].

# رابعًا المشاركة في بناء الأسرة وتربية الأبناء

من حقِّ المرأة أَنْ تُشارِك زوجها في بناء الأُسرة وتربية الأبناء على الأخلاق الحميدة، والقِيَم الإسلامية الحَسَنة؛ ليكونوا نافعين لأنفسهم وأوطانهم وأُمَّتهم. قال رسول الله ﷺ: «وَالْمَرْأَةُ رَاعِيَةٌ عَلَى بَيْتِ بَعْلِهَا وَوَلَدِهِ، وَهِيَ مَسْؤُولَةٌ عَنْهُمْ» [رواه البخاري ومسلم] (بَعْلِهَا: زَوْجِها).

### خامسًا الحضانة

أعطى الإسلام الأُمَّ حقَّ حضانة طفلها عند الطلاق؛ لكي تتولّى رعايته، وتربيته، وتغذيته، والحنو عليه. وقد جعل الإسلام الأُمَّ أَوْلَى الأشخاص بحضانة طفلها؛ لِما يُوفِّره ذلك من حاجة نفسية مُلِحَة للأُمِّ وطفلها؛ ولأنَّها أكثر عطفًا وشفقةً عليه. وقد نصَّ قانون الأحوال الشخصية الأردني في المادة (170) على أنَّ الأُمَّ أحقُّ بحضانة ولدها وتربيته حال الزوجية وبعد الفُرْقة.



### سادسًا إبداء الرأي والمشاركة في بناء المجتمع

للمرأة الحقُّ في إبداء رأيها في الشؤون المختلفة مثل الرجل. وقد أكَّد ذلك العديد من الأدلَّة، مثل:

- أ . موقف السيِّدة أُمِّ سلمة على يوم الحديبية حينها أشارت على سيِّدنا محمد على عندما تأخَّر أصحابه على في ذبح هَدْيهم، وحَلْق رؤوسهم؛ للتحلُّل من إحرامهم بالعمرة، وذلك لعدم رضاهم بشروط صلح الحديبية؛ لشعورهم أنَّها مُجْحِفة بحقِّ المسلمين؛ إذ أشارت عليه على بأنْ يخرج، ولا يُكلِّم أحدًا منهم حتى يذبح هَدْيه، ويُلِق شَعْره، فأخذ النبي على برأيها. فلم فعل ذلك، قاموا، فذبحوا هَدْيهم، وحلقوا رؤوسهم.
- ب. موقف المرأة التي خالفت سيِّدنا عمر بن الخطّاب في تحديده المَهْر؛ فقد كان في يخطُب في الناس، وينصحهم ألّا يُغالوا في مهور النساء، وأراد أنْ يُحدِّد المَهْر بأربعمئة درهم، «فاعترضته امرأةٌ من قريش، فقالت له: يا أمير المؤمنين، نهيْتَ أنْ يزيدوا النساء في صدُقاتِهنَّ على أربعائة درهم؟ قال: نعم، فقالت: أما سمعْتَ الله يقول: ﴿وَءَاتَيْتُمُ فقالت: أما سمعْتَ الله يقول: ﴿وَءَاتَيْتُمُ فقالت: أما سمعْتَ الله يقول: ﴿وَءَاتَيْتُمُ وَطَارًا فَلَا تَأْخُذُواْ مِنْهُ شَيئًا ﴾ [النساء: ٢٠]. فقال: اللهمَّ غفرانك، كلُّ الناس أفقه من عمر. ثمَّ رجع، فصعد المنبر، فقال: أيُّها الناس، إنِّي كنْتُ نهيتكم أنْ تزيدوا النساء في صدُقاتِهنَّ على أربعائة درهم، فمَنْ شاء أنْ يُعطِي من ماله ما أَحَبَّ» [رواه ابن كثيرًا (قَطَارًا: مالًا كثيرًا)، (صدُقاتِهنَّ مهورهنَّ).

### عَضِيَّةٌ لِلنِّقَاشِ 📑

أُناقِشُ أفراد مجموعتي في سبب عدم تقبُّل بعض المجتمعات إبداء المرأة رأيها في الشؤون العامَّة.

### سابعًا المحافظة على عِرضها وسُمعتها

جعل الإسلام المحافظة على سُمعة المرأة حقًا من حقوقها، ومَظهرًا من مظاهر تكريم الإسلام لها، فأوجب عليها اللباس الشرعي الساتر، وطالبها بعدم الخضوع بالقول؛ حفاظًا عليها. وكذلك واجه اتهام النساء الطاهرات العفيفات في أعراضهنّ بعقوبة رادعة وعادلة، ووصف مَنْ يفعلون ذلك بأنّهم فاسقون،

قَذْف المُحصَنات هـو اتهام المرأة العفيفة بارتكاب الفاحشة من دون دليل.

أَتَوَقَّفُ

ولا تُقبَل شهاداتهم. قال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَرَّمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُرَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَآءَ فَٱجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلَدَةً وَلَا تُقبَلُواْ لَهُمْ شَهَدَةً أَبَدًا وَأُوْلِلَيِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾ [النور: ٤].

### أداء العبادات الجاعية

ثامنًا

كلَّف الله تعالى المرأة بالعبادة مثل الرجل، لكنَّه راعى ظروفها الخاصَّة، وخفَّف عنها في بعض التكاليف؛ فلم يوجِب عليها حضور الجمعة والجهاعات، وأعفاها من الصوم والصلاة في حالتي النَّفاس والحيض؛ على أنْ تقضي الصوم بعد ذلك، وفي هذا مراعاة لخالتها الصحية. وأباح لها أيضًا الذهاب إلى المسجد. قال رسول



عَيْنَةٍ: «إِذَا اسْتَأْذَنَتْ أَحَدَكُمُ امْرَأَتُهُ إِلَى الْمَسْجِدِ فَلا يَمْنَعُها» [رواه البخاري ومسلم]. وقد استحبّ النبي عَيْنَةٍ أَنْ تَخْرُجَ فِي تَخْرِج النساء إلى الْمُسلِّم يوم العيد؛ فقد قالت أُمُّ عطية نسيبة الأنصارية هَا: «أَمَرَنا رَسولُ اللهِ عَيْنَةٍ أَنْ نَخْرُجَ فِي الْعيدَيْنِ» [رواه البخاري ومسلم].

### أُرْبِطُ ﴾ فَعَ التَّرْبِيَةِ الْإِعْلامِيَّةِ

أُقِرَّ قانون الجرائم الإلكترونية الأردني عام 2023م، وقد تضمَّن مجموعة من النصوص التي تَعْكُم بتجريم أُقِرَّ قانون الجرائم الإلكترونية الأردني عام 2023م، وقد تضمَّن مجموعة من النصوص التي تَعْكُم بتجريم أيِّ اعتداء على خصوصية الآخرين، وبخاصَّة ما قد يتعرَّض له الأطفال والنساء والفتيات من إساءة باستخدام أيِّ اعتداء على خصوصية التنصُّت والتجسُّس عليهم، واستغلالهم جنسيًّا، ونشر أيَّة أعمال إباحية تُوجَّه إليهم.

# صُوَرٌ مُشْرِقَةً 🌦

كلَّف النبي ﷺ رفيدة الأسلمية ، (أوَّل مُمرِّضة في الإسلام) بتمريض سعد بن معاذ ، الذي أُصيب بجروح بليغة في غزوة الخندق.

وقد امتدَّ نشاط المرأة في عهد سيِّدنا محمد ﷺ ليشمل الزراعة والتجارة؛ فخالة جابر بن عبد الله هذه وتُدعى أسهاء، طُلِّقت من زوجها، ثمَّ أرادت الخروج من منزلها لتقطف ثهار نخلها وهي في عِدَّتها، فنهاها رجل أنْ تخرج، فأتت النبي ﷺ، فقال لها: «بَلَى، جُدِّي نَخْلَكِ، فَإِنَّكِ عَسَى أَنْ تَصَدَّقِي، أَوْ تَفْعَلِي مَعْرُوفًا» [رواه مسلم].

# الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

أنزل الله تعالى واحدة من السور الطِّوال، سُمِّيَتْ سورة النساء. وفي هذه التسمية دلالة واضحة على الأهمية الكبرى التي أَوْلاها القرآن الكريم للمرأة. وفي أوَّل آية من هذه السورة، جاء الحُكْم الإلهي بالمساواة بين الرجال والنساء، وتأكيد أنَّ الناس جميعًا متساوون في أصل خِلْقتهم. قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُو ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبِثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَفِسَاءً ﴾ [النساء: ١].

# الْقِيَمُ الْمُسْتَفَادَةُ

| أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس.<br>1) أُقَدِّرُ حرص الإِسلام على منح المرأة حقوقها الاجتهاعية. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (2                                                                                                          |
| (3                                                                                                          |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

- 1 أَذْكُرُ أربعةً من الحقوق الاجتماعية للمرأة.
  - 2 أُعَلِّلُ ما يأتي:
- أ . أعطى الإسلام المرأة حقَّ حضانة طفلها.
- ب. أسقط الإسلام عن المرأة الصلاة والصوم في حالتي النَّفاس والحيض.
  - ج. اشترط الإسلام وجود ولى المرأة في عَقْد الزواج.
    - أَتَدَبَّرُ الآية الكريمة الآتية، ثمَّ أُجيبُ عمّا يليها:
- قال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُرَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبِكَةِ شُهَدَآءَ فَأَجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً وَلَا تَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَادَةً أَبَداً وَأُوْلِنَهِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾
  - أ . أُبِيِّنُ معنى قوله تعالى: ﴿ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ﴾.
  - ب. أَذْكُرُ موقف الإسلام من الذين يرمون المُحصَنات.
  - ♦ أضع إشارة (√) بجانب العبارة الصحيحة، وإشارة (X) بجانب العبارة غير الصحيحة فيها يأتى:
    - أ. ( ) يُستحَبَّ للمرأة أنْ تخرج إلى الصلاة يوم العيد.
      - ب. ( ) يحقُّ لولى المرأة أنْ يُجبرها على الزواج.
      - ج. ( ) يجب على المرأة حضور صلاة الجمعة.
        - 5 أُخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:
- 1. أُمُّ المؤمنين التي أشارت على النبي عَيالِيٌّ يوم الحديبية أنْ يبدأ بنفسه، فيحلِق شَعْره، ويذبح هَدْيه، هي: ب. السيِّدة ميمونة رهيها.
  - أ . السيِّدة أُمُّ سلمة عليهم.
  - د . السيّدة صفية رهيها.

- جر السيِّدة خديجة السِّها. 2. أوَّل مُمرِّضة في الإسلام هي:
- ب. رفيدة الأسلمية هيا. أ . سكينة بنت الحسن بن على ١٠٠٠.
- د . عاتكة بنت عبد المطلب عليه. ج. هند بنت عتبة رها
- 3. حقُّ المرأة الذي يشير إليه قول رسول الله ﷺ: «وَالْمَرْأَةُ رَاعِيَةٌ عَلَى بَيْتِ بَعْلِهَا وَوَلَدِهِ، وَهِيَ مَسْؤُ ولَةٌ عَنْهُمْ اللهِ
- ج. المشاركة في بناء الأسرة. د . التعلُّم. ب. العمل. أ . الحضانة.
  - 4. أوْلى الأشخاص بحضانة الطفل كما نصَّ على ذلك قانون الأحوال الشخصية الأردني هو:
  - ب. الأب في حالة الفُرْقة عن الزوجة. أ . الأُمُّ في حالة الفُرْ قة فقط.
  - ج. الأُمُّ في حالة الزواج فقط. د . الأُمُّ في حالة الزواج أو حالة الفُرْقة.

### الوحدة الثالثة

# قال تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱللَّا قُوى ﴾

- 1 سورة آل عمران، الآيات الكريمة (١٦٩-١٧٤)
  - 2 الحديث الشريف: رضا الله تعالى
    - فتح مكَّة (8هـ)
  - 4 من خصائص الشريعة الإسلامية: الإيجابية
    - 5 شروط صِحَّة عَقْد الزواج
    - 6 الحقوق المالية للمرأة في الإسلام

دروس دروس الوحدة الثالثة

#### الدرس سورة آل عمران الآيات الكريمة (١٦٩–١٧٤)

# نِتاجاتُ التَّعَلُّم

يُتوقُّع من الطلبة تحقيق النتاجات الآتية:

- تلاوَةُ الآيات الكريمة (١٦٩ ١٧٤) من سورة آل عمران تلاوة سلىمة.
- بَيانُ معانى المفردات والتراكيب الواردة في الآيات الكريمة.
  - تَفْسيرُ الآيات الكريمة تفسيرًا إجماليًّا.
    - حفْظُ الآيات الكريمة غيبًا.
      - الامْتِثالُ لأمر الله تعالى.

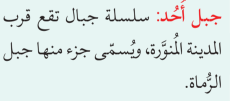


جبل الرُّماة.

أَتَوَقَّفُ

# التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ

في السَّنَة الثالثة للهجرة، توجَّه مشركو قريش إلى المدينة المُنوَّرة لمحاربة المسلمين والانتقام لهزيمتهم في بدر، فخرج النبي عَلَيْ مع مئات من الصحابة الكرام ﷺ، والتقى بالمشركين في أُحُد قرب المدينة المنوّرة، وأمر سيّدنا رسول الله عَيْكَ خمسين من الرُّماة بقيادة عبد الله بن جبير الله بالوقوف على جبل الرُّماة لحماية ظهر المسلمين، وطلب منهم ألّا يتركوا مواقعهم بصرف النظر عن نتيجة المعركة. ولمّا كانت الغلبة للمسلمين، وانهزم جيش المشركين أوَّل الأمر، ظنَّ الرُّماة أنَّ المعركة قد انتهت، فنزل كثير منهم عن الجبل، فتنبَّه المشركون لذلك، والتفّوا على المسلمين، وأصابوا رسول الله عليه وقتلوا سبعين من الصحابة الكرام على.







السُتُنْتِجُ ممّا سبق سبب ما أصاب المسلمين يوم أُحُد.

# أَفْهَمُ وَأَحْفَظُ الْعُمْ وَأَحْفَظُ



### الْمُفْرَداتُ وَالتَّراكيبُ

وَلَا تَحْسَبَنَّ: ولا تظنَّن.

ٱلْقَرْحُ: الجراح.

حَسَّبْنَا ٱللَّهُ: يكفينا الله ناصرًا ومُعينًا.

فَٱنقَلَبُواْ: فرجعوا.

## بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ اللَّهُ مِن فَصَلِهِ عَن مَاءَ اتَاهُمُ اللّهُ مِن فَصَلِهِ عِن رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴿ فَي فَرِعِينَ بِمَاءَ اتَاهُمُ اللّهُ مِن فَصَلِهِ عِن رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴿ فَرَي لَكُحَقُواْ بِهِم مِن خَلْفِهِمْ اللّهُ مِن فَصَلِهِ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ يَلْحَقُواْ بِهِم مِن خَلْفِهِمْ اللّهَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ يَسْتَبْشِرُونَ بِنِغْمَةِ مِن اللّهِ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ يَسْتَبْشِرُونَ بِنِغْمَةِ مِن اللّهِ وَفَضَلِ وَأَنَّ اللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالرّسُولِ مِنْ بَعْدِ مَا أَصَابِهُمُ الْقَدَحُ لِلّذِينَ أَحْسَنُواْ وَفَضَلِ لَهُ النّاسُ إِنّ اللّهُ وَلَا لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَرَادَهُمْ إِيمَنَا وَقَالُواْ حَسَبُنا وَقَالُواْ حَسَبُنا اللّهُ وَفَضْلِ لَمْ اللّهُ وَفَضْلِ لَمْ اللّهُ وَلَكُمْ اللّهُ وَفَضْلِ لَمْ اللّهُ وَلَكُمْ اللّهُ وَفَضْلِ لَمْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَفَضْلِ لَمْ اللّهُ وَفَضْلِ لَمْ اللّهُ وَفَضْلِ لَمْ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَقَصْلًا عَظِيمٍ ﴿ الللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَال

# الْفَهْمُ وَالتَّحْلِيلُ

تناولت الآيات الكريمة جانبًا ممّا حصل يوم أُحُد، والدروس والعِبَر المستفادة منه.

#### الْخَريطَةُ التَّنْظيميَّةُ

موضوعات الآيات الكريمة

الآيات الكريمة (١٦٩-١٧١) فضائل الشهداء

الآيات الكريمة (١٧٢-١٧٤) فضل طاعة الله ورسوله، والثقة بنصر الله تعالى

### أوَّلًا فضائل الشهداء





أَتَوَقَّفُ

للشهداء حياة خاصَّة لا تُشبه حياتهم في الدنيا.

أصاب المسلمين هَمُّ شديد بعد استشهاد عدد كبير من الصحابة الكرام ه في معركة أُحُد، فأنزل الله في هذه الآيات الكريمة؛ تسليةً لهم، وتثبيتًا لقلوبهم. وقد بيَّنت الآيات الكريمة من سورة آل عمران بعض ما أُعَدَّ الله تعالى للشهداء من جزاء. قال

تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمْوَتًا ۚ بَلۡ أَحْيَآهُ عِندَ رَبِّهِمُ يُرۡزَقُونَ ﴾، فذكرت أنَّهم أحياء عند الله تعالى، وأنَّ الله تعالى أُعَدَّ لهم في الآخرة نِعَمَّا كثيرةً تزيدهم فرحًا وسعادةً. والتعبير بقوله تعالى: ﴿عِندَ رَبِّهِمُ ﴾ فيه زيادة تكريم للشهداء؛ فَهُمْ في قرب من الله تعالى، وتقديمه على قوله تعالى: ﴿يُرَزَقُونَ ﴾ فيه إشارة إلى أنَّ جوار الله تعالى أعظم رزق. وقد وصفهم الله ﷺ بالفرح والرضا بما أنعم عليهم سبحانه من فضل. قال تعالى: ﴿فَرَحِينَ بِمَآءَ اتَىٰهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضِّلِهِ ﴾، وأنَّهم مُطمئِنون لعاقبة مَنْ سيلحق بهم في درب الشهادة. قال تعالى: ﴿وَيَسُ تَبْشِرُونَ بِٱلَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُواْ بِهِم مِّنْ خَلِفِهِمْ أَلَّا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَفُونَ ﴾، فكان في هذا توجيه للمسلمين لسلوك طريق الشهداء من دون خوف على ما عندهم من أبناء وأزواج، ومن دون حزن على ما تركوه من متاع الدنيا.

## أُفَكِّرُ وَأُفَسِّرُ



- 1) خوف بعض الناس من الخروج إلى الجهاد.
- 2) حرص المسلمين على الخروج إلى الجهاد دفاعًا عن الدين والوطن.

### ثانيًا / فضل طاعة الله ورسوله، والثقة بنصر الله تعالى



لمّا رجع المشركون من أُحُد، قال بعضهم لبعض إنَّهم لم يتمكَّنوا من القضاء على المسلمين، فقرَّروا إعادة الكَرَّة بالرجوع إلى المدينة المُنوَّرة، ومهاجمة المسلمين. ولمَّا وصل الخبر إلى سيِّدنا محمد عَلَيْهُ، أمر بالخروج لملاقاة المشركين؛ لكى يعلموا بأنَّ المسلمين ما يزالون أقوياء، 🏶 فاستجاب المسلمون لأمر رسول الله ﷺ بالرغم ممّا أصابهم من جِراح. قال تعالى: ﴿ ٱلِذِينَ ٱسۡتَجَابُواْ لِلَّهِ وَٱلرَّسُولِ مِنْ بَعَٰدِ مَاۤ أَصَابَهُمُ ٱلْقَرْحُ ﴾. ولمّا وصل النبي ﷺ مراء الأسد (منطقة تقع على بُعْد اثني عشر كيلومترًا جنوب المسجد النبوي)، أقام ﷺ فيها. فلمّا تناهى إلى مسامع المشركين خبر خروج المسلمين، خافوا من لقائهم، ورجعوا إلى مكّة المُكرَّمة.

وقد أثنى الله تعالى على المسلمين؛ لاستجابتهم لأمر الله تعالى ورسوله على، وثقتهم بنصر الله تعالى، ووعدهم بالأجر العظيم. قال تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ مِنْهُمْ وَاتَّ قَواْ أَجَرُ عَظِيمُ ﴾. وكذلك مدحهم الله تعالى؛ لأنّهم لم يخافوا من اجتماع المشركين على حربهم. قال تعالى: ﴿ اللّهِ يَا لَهُ مُ النّاسُ إِنَّ النّاسَ قَدُ جَمَعُواْلَكُمُ فَالنّاسُ إِنَّ النّاسَ قَدُ جَمَعُواْلَكُمُ فَالْخَشُوهُمُ ﴾. وقدلجؤوا إلى رَبّهم سبحانه، واز دادوا ثقة بنصره تعالى. قال تعالى: ﴿ فَزَادَهُمْ إِيمَنَا ﴾. وقولهم: «حسبنا الله ونعم الوكيل» يعني أنّه سبحانه قادر على أنْ يكفيهم شرور المشركين؛ فنحن إليه نلجأ، وعليه نعتمد، وإليه نُفوِّض أمرنا. وبذلك تترسَّخ في قلوب المؤمنين الثقة بالله تعالى، والرضا بها قدَّره سبحانه و بَسَّ ه.

وقد رجع المسلمون من حمراء الأسد إلى المدينة المُنوَّرة من دون قتال، ولم يُصِبهم أيُّ أذى، بسبب قيامهم بها يرضيه سبحانه. قال تعالى: ﴿ فَٱنقَلَبُواْ بِنِعْمَةِ مِن ٱللَّهِ وَفَضْلِ لَمْ يَمْسَسَهُمْ سُوَءٌ وَٱتَبَعُواْ رِضُوانَ ٱللَّهِ ﴾.

| ْرُ وَأُبَيِّنُ | أُنَّدَبَّ |  |
|-----------------|------------|--|
|                 |            |  |

| أرجع إلى أحد كتب التفاسير، ثمَّ أَتَدَبَّرُ فيه قول الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِ |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| فَأَخْشَوْهُمْ ﴾، ثمَّ أُبِيِّنُ المقصود بلفظ ﴿ٱلنَّاسُ ﴾ ولفظ ﴿ٱلنَّاسَ ﴾ في كلتا الحالتين.         |
| <br>                                                                                                 |
|                                                                                                      |

### كُ صُوَرٌ مُشْرِقَةً 🛴

سارع الصحابة الكرام إلى الدفاع عن سيّدنا رسول الله على ونيل الشهادة. وقد برز ذلك في صور كثيرة؛ إذ روى البخاري أنّه لمّا نزل أكثر الرُّماة عن الجبل، وانهزم المسلمون، قال أنس بن النضر اللهمّ إنّي أعتذر إليك ممّا صنع هؤلاء (يعني المسلمين) الذين انهزموا، وأبرأ إليك ممّا صنع هؤلاء (يعني المسلمين)، ثمّ تقدّم، فلقيه سعد بن معاذ ، فقال: أين يا أبا عمر؟ فقال أنس أخد والله الريح الجنّة يا سعد؛ إنّي أجده دون أُحُد. ثمّ مضى، فقاتل القوم حتى قُتِل، فها عُرِف من كثرة ما به من جراح حتى عرفته أخته ببنانه.

# الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

ذكرت السُّنَّة النبوية الشريفة جُمْلة من فضائل الشهداء، ومكانتهم عند الله تعالى. ومن ذلك أنَّ رسول الله عَلَيْ بيَّن عددًا من خصال الشهداء، منها: «يُغْفَرُ لَهُ فِي أَوَّلِ دَفْعَةٍ مِنْ دَمِهِ، وَيَرى مَقْعَدَهُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَيُجارُ مِنْ عَذَا مِن خصال الشهداء، منها: «يُغْفَرُ لَهُ فِي أَوَّلِ دَفْعَةٍ مِنْ دَمِهِ، وَيَرى مَقْعَدَهُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَيُجارُ مِنْ عَذَا بِ الْقَبْرِ، وَيَأْمَنُ مِنَ الْفَزَعِ الْأَكْبَرِ، وَيُحَلِّى حُلَّةَ الْإِيمانِ، وَيُزَوَّجُ مِنَ الْحُورِ الْعينِ، وَيُشَفَّعُ فِي سَبْعينَ إِنْسانًا مِنْ أَقارِبِهِ» [رواه ابن ماجه] (الْفَزَعِ الْأَكْبَرِ أهوال الحساب يوم القيامة).

وقد قدَّم الأردن كثيرًا من الشهداء الذين دافعوا عن المُقدَّسات بكلِّ شجاعة، واستُشهِد العديد منهم دفاعًا عن المسجد الأقصى المبارك كما في معركة باب الواد عام 1948 م، ومعارك القدس عام 1967 م، ومعركة الكرامة عام 1968 م.

# أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس. 1) أُوْمِنُ بأنَّ النصر من عند الله تعالى. 2).

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

- أَضَعُ عنوانًا مناسبًا للآيات الكريمة.
- أَسْتَنْتِجُ ثلاثًا من فضائل الشهداء المذكورة في الآيات الكريمة.
  - أَسْتَدِلُّ بالآيات الكريمة على كلِّ ممّا يأتي:
  - أ. دعاء المؤمنين في الأوقات العصيبة.
- ب. جزاء الصحابة على استجابتهم لرسول الله على وخروجهم إلى حمراء الأسد.
  - ج. اطمئنان الشهداء لمصير إخوانهم الأحياء إذا نالوا الشهادة مثلهم.
    - أَسْتَنْتِجُ هدف خروج المسلمين إلى حمراء الأسد.
    - وَ أُبِيِّنُ دلالة قول الله تعالى: ﴿عِندَ رَبِّهِمْ يُرُزَقُونَ ﴾.
      - 6 أُخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:
  - 1. معنى لفظ ﴿ ٱلْقَرْحُ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ ٱلْقَرْحُ ﴾ هو:
- أ. الجِراح. ب. الفرح. ج. الهَمُّ. د. اليأس.
  - 2. كان خروج الصحابة علم إلى حمراء الأسد في السَّنة:
- أ. الثانية للهجرة. ب. الثالثة للهجرة. ج. الرابعة للهجرة. د. الخامسة للهجرة.
  - 3. وقعت معركة أُحُد في السَّنَة:
- أ. الأولى للهجرة. ب. الثانية للهجرة. ج. الثالثة للهجرة. د. الرابعة للهجرة.
  - 4. أمر النبي ﷺ خمسين من الصحابة ﴿ بالوقوف على جبل الرُّماة بقيادة:
  - أ. أنس بن النضر الله المسلم ال
    - ج. عبد الله بن جبير الله عاد الله بن معاد ا
      - 🕏 أَتْلُو الآيات الكريمة غيبًا.

### الحديث الشريف: رضا الله تعالى

الدرس

### نِتاجِاتُ التَّعَلُّم



### يُتوقّع من الطلبة تحقيق النتاجات الآتية:

- قراءةُ الحديث النبوي الشريف قراءة سليمة.
  - التَّعْريفُ براوي الحديث النبوي الشريف.
- بَيانُ معاني المفردات والتراكيب الواردة في الحديث النبوي الشريف.
  - تَعْليلُ مضمون الحديث النبوي الشريف.
- تَمَثُّلُ القِيَم والاتجاهات الواردة في الحديث النبوي الشريف.
  - حفْظُ الحديث النبوي الشريف المُقرَّر غيبًا.



### التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ



أمر الشرع الحنيف الإنسان بفعل كلِّ ما يُرضى الله تعالى، وترك كلِّ ما يَبْغضه سبحانه من أفعال وأقوال، ووجَّهه إلى الاستقامة على دين الإسلام، والتمسُّك به، والتحلِّي بالتقوى، والثبات على ذلك حتى يلقى رَبَّه ﷺ. قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ تَتَنَزُّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَآمِكَةُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحْزَفُواْ وَأَبْشِرُواْ بٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٠].

وقد سأل أحد الصحابة على سيِّدنا محمدًا عَيْكِيٍّ، فقال: يَا رَسُولَ اللهِ، قُلْ لِي فِي الْإِسْلَام قَوْلًا لَا أَسْأَلُ عَنْهُ أَحَدًا بَعْدَكَ، قَالَ عَيْكَةِ: (قُلْ: آمَنْتُ بِاللهِ ثُمَّ اسْتَقِمْ) [رواه أحمد].

أُبِيِّنُ دلالة ربط القرآن الكريم والسُّنَّة النبوية الشريفة بين الإيهان وسلوك المسلم في كثير من الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة.

# اً فُهُمُ وَأَحْفَظُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مُ

### الْمُفْرَداتُ وَالتَّراكيبُ

يرضى: يُحِبُّ.

يسخط: يغضب.

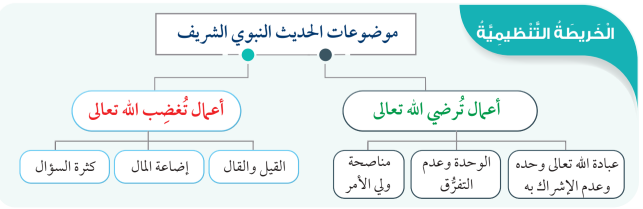
عن أبي هريرة على قال: قال رسول الله عَلَيْ : «إِنَّ الله يَرْضَى لَكُمْ ثَلاثًا، وَيَسْخَطُ لَكُمْ ثَلاثًا، وَأَنْ تَعْبُدُوهُ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، وَأَنْ تَعْبُدُوهُ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، وَأَنْ تَعْبُدُوهُ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، وَأَنْ تُعاصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعًا وَلا تَفَرَّقُوا، وَأَنْ تُناصِحُوا مَنْ وَلاهُ اللهُ أَنْ تُناصِحُوا مَنْ وَلاهُ اللهُ أَنْ تُناصِحُوا مَنْ وَلاهُ اللهُ أَمْرَكُمْ، وَيَسْخَطُ لَكُمْ: قيلَ وَقالَ، وَإضاعَةَ الْمالِ، وكَثْرَةَ السُّوالِ» [رواه أحمد].

#### التَّعْريفُ بِراوي الْحَديثِ النَّبَوِيِّ الشَّريفِ

هو عبد الرحمن بن صخر الدَّوسي ، صحابي جليل من أهل اليمن، أسلم على يد الصحابي الجليل الطفيل بن عمرو الدَّوسي ، وقد قَدِم إلى المدينة المُنوَّرة مهاجرًا في السَّنة السابعة من الهجرة يوم خيبر، وكان من أهل الصُّفَة (مكان مُظلَّل في المسجد النبوي الشريف، مكث فيه الفقراء مِنَ المهاجرين، ومَنْ ليس له منزل)، وقد تفرَّغ التعلُّم القرآن الكريم والسُّنَة النبوية الشريفة، ولازم النبي عَلَيْ فدعا له النبي عَلَيْ بكثرة الحفظ، فكان أحد أكثر الصحابة ، وواية للحديث عنه عَلِيْ، وقد ولاه الخليفة عمر بن الخطّاب على البحرين، وتُوفِّي سَنة سبع وخمسين للهجرة.

# الْفَهْمُ وَالتَّحْليلُ

ورد في الحديث النبوي الشريف مجموعة من الأعمال التي يُحِبُّها الله تعالى، ويثيب على فعلها، واشتمل أيضًا على أعمال ينهى الله تعالى عنها، ويُعاقب على فعلها.



### الأعمال التي تُرضي الله تعالى

ذكر الحديث الشريف ثلاثةً من الأعمال التي يُحِبُّها الله تعالى، ويُحِبُّ مَنْ يلتزم بها، وهي:

أ . عبادة الله وحده وعدم الإشراك به: بيَّن الحديث الشريف أنَّ الله تعالى يريد من عباده أنْ يُوحِّدوه، ويُخلِصوا له العبادة وحده، وألّا يجعلوا له شريكًا.

والعبادة اسم جامع لكلِّ ما يُحِبُّه الله تعالى ويرضاه من الأقوال والأفعال الظاهرة والباطنة، مثل: الشعائر التعبُّدية، وإنَّما التعبُّدية، وإنَّما لا يقتصر فقط على أداء الشعائر التعبُّدية، وإنَّما يشمل سلوك المسلم، وتعامله، وعلاقاته جميعًا.

ب. الوحدة وعدم التفرُّق: يكون ذلك بالاعتصام بحبل الله تعالى، والتمسُّك بدينه سبحانه، والاستقامة عليه، والعمل بها جاء في كتابه العزيز وسُنَّة رسوله عَيَّاتُهُ قال تعالى: ﴿وَٱعْتَصِمُواْ بِحَبِلِ ٱللهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ ﴾ والعمل بها جاء في كتابه العزيز وسُنَّة رسوله عَيَّاتُهُ، خلافًا للتفرُّق الذي هو سبيل الضعف والهوان. وحدة الأُمُّة هي سبيل القوَّة والعِزَّة، خلافًا للتفرُّق الذي هو سبيل الضعف والهوان.

### مَّضِيَّةٌ لِلنِّقَاشِ 3 مَضِيَّةٌ لِلنِّقَاشِ

أُناقِشُ أفراد مجموعتي في سلبيات حالة الفُرْقة التي تعيشها الأُمَّة اليوم، والمزايا التي يُمكِن تحقيقها حال وحدتها.

ج. مناصحة ولي الأمر: يتمثّل ذلك في تقديم الرأي الصائب والمشورة الصادقة النافعة للحاكم المسلم ومَنْ ينوب عنه من المسؤولين، ومعاونته على الحقّ، وطاعته فيه، وتذكيره به، وتنبيهه بالحكمة والموعظة الحسنة. وقد تكون المناصحة عن طريق المؤسسات المُتعدِّدة للدولة، مثل: البرلمان، والأحزاب السياسية فيها؛ ما يتفق مع مبدأ الشورى الذي يُعَدُّ ركيزة أساسية لنظام الحُكْم في الإسلام.

### أَتَأُمَّلُ وَأَسْتَنْتِجُ



أَتَأَمَّلُ القصَّة الآتية، ثمَّ أَسْتَنْتِجُ منها أسلوب النصح والدعوة لولي الأمر:

«بينها الخليفة هارون الرشيد الله يطوف يومًا بالبيت إذ عرض له رجل، فقال: يا أمير المؤمنين، إنّي أُريد أنْ أُركلًمك بكلام فيه غِلْظة. فقال له: لا، قد بعث الله مَنْ هو خير منك إلى مَنْ هو شَرُّ منّي، فأمره أنْ يقول له قولًا ليّنًا» [البداية والنهاية] (يقصد بذلك بعث الله تعلل سيّدنا موسى الله فرعون).

90

# صُوَرٌ مُشْرِقَةٌ 💢

لمّا بويع سيّدنا أبو بكر الصدّيق بالخلافة بعد وفاة النبي عليه، خطب الناس، فحمد الله، وأثنى عليه، ثمّ قال: «أمّا بعد أيُّها الناس، فإنّي قد وُلِّيْتُ عليكم، ولسْتُ بخيركم، فإنْ أحسنْتُ فأعينوني، وإنْ أسأْتُ فقوّموني» [مُصنَف عبد الرزّاق].

### الأعمال التي يَبْغضها الله تعالى

ورد في الحديث الشريف مجموعة من الأعمال التي يَبْغضها الله تعالى، وهي:

- أ. الكلام غير النافع (اللغو): نهى الحديث الشريف عن كثرة الكلام فيما لا ينفع، وما لا فائدة منه، وقد نهى الله تعالى عنه؛ لكيلا ينشغل الإنسان به.
- ب. إضاعة المال: أوجب الإسلام المحافظة على المال؛ لِئلّا يُعرِّض الإنسان نفسه أو أهله للفَقْر والحاجة وسؤال الناس. قال تعالى: ﴿وَءَاتِ ذَا الْقُرُنَى حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلَا تُبُدِّرَ تَعالى: ﴿وَءَاتِ ذَا الْقُرُنَى حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلَا تُبُدِّرَ تَعالى: ﴿ وَءَاتِ ذَا الْقُرُنَى حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلَا تُبُدِّرً لَا تَعْدِيلًا ﴾ [الإسراء: ٢٦]. والنهي عن إضاعة المال يشمل تضييع الإنسان ماله الخاص، وتضييع مال الأُمَّة.
- ونهى سيِّدنا رسول الله عَلَيْهِ عن إضاعة المال؛ لأهميته في حياة الفرد وقضاء حوائجه، ودوره في بناء الأُمم وامتلاك أسباب القوَّة، ولأنَّ الإنسان سيُحاسَب عليه يوم القيامة.

لإضاعة المال صور عديدة، منها:

- 1) التبذير: هو إنفاق المال في المُحرَّمات بصرف النظر عن مقداره، مثل: إنفاق المال على القِهار، والخمر، والحُمر، والمُخدِّرات، أو دفع المال لشهادة الزور، والرشوة. قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُبَذِّرِينَ كَانُوا ۚ إِخْوَانَ ٱلشَّيَطِينِ وَكَانَ ٱلشَّيَطِينِ وَكَانَ ٱلشَّيَطِينُ لِرَبِّهِ عَلَى الْمُعَانُ لِرَبِّهِ عَلَى اللهِ الإسراء: ٢٧].
- الإسراف: هو إنفاق المال في الأمور المشروعة بها يزيد على الحاجة، مثل: المغالاة في شراء الكهاليات التي لا حاجة إليها، والإسراف في استخدام الكهرباء، وهدر الماء أثناء التنظيف، وإعداد كمِّيات كبيرة من الطعام في المناسبات أكثر من الحاجة ثمَّ إتلافها. قال تعالى: ﴿وَكُلُواْ وَالشَّرَبُواْ وَلَا تَشْرِفُواً إِنَّهُ لَا يُحِبُ الْمُسْرِفِينَ ﴾ [الأعراف: ٣].



- ينقسم الكلام إلى ثلاثة أقسام، هي: 1. كلام خير أمر الله تعالى به، مثل: الأمر بالمعروف، والنهي عن المُنكر.
- 2. كلام شر نهى الله تعالى عنه، مثل: الكذب، والكلام البذيء، والسَّبّ، والشتم.
  - 3. كلام غير نافع (اللغو).

٣) كنز المال وعدم استثماره: حرَّم الإسلام كنز المال، وهو المال الذي لم تُؤدَّ زكاته بعد وجوبها فيه؛ لأنَّ ذلك يؤدي إلى عدم استثماره فيما ينفع الفرد والمجتمع، وعدم إنفاقه في سبيل الله ١٠٤٠ قال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَكَيْزُونِ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَةَ وَلَا يُسفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [التوبة: ٣٤]. ولا يُعَدُّ الادخار لتحقيق غرض أو حاجة ما من كنز المال الذي نهى الله سبحانه وتعالى عنه إذا أُدِّيت زكاته.



أَناقِشُ زملائي/ زميلاتي في سبب عدم عَدِّ الادخار من كنز المال المَنهيِّ عنه.

ج. كثرة السؤال: حَثَّ الإسلام على السؤال الذي يُقصَد منه العلم والتعلُّم؛ فقد أمر الله الله في القرآن الكريم بسؤال أهل العلم. قال تعالى: ﴿ فَمَتَ لُوَّا أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعَلَّمُونَ ﴾ [الأنبياء: ٧]. والنهى الموجود في الحديث الشريف هو عن كثرة السؤال في غير حاجة أو فائدة، والسؤال عن أحوال الناس الخاصَّة التي تُحرجهم الإجابة عنها، وتوقِعهم في ضيق.

# الْلِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

لا تقتصر سلوكات الناس، ممّا يُحبُّها الله تعالى أو يَبْغضها، على ما جاء في الحديث الشريف، وإنَّما يدخل في ذلك سلوكات أُخرى لم يَردْ ذكرها في هذا الحديث الشريف، ووردت في أحاديث أُخرى، منها:

- 1. عن عبد الله بن مسعود ، قالَ: سَأَلْتُ رَسولَ اللهِ عَيْكَةٍ: ﴿ أَيُّ الْأَعْمَالِ أَحَبُّ إِلَى اللهِ؟ قالَ: الصَّلاةُ عَلَى وَقْتِها، قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: ثُمَّ بِرُّ الْوالِدَيْن، قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: ثُمَّ الْجِهادُ في سَبيل اللهِ الرواه البخاري ومسلم].
  - 2. قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيَا اللهِ عَيَا الله عَيَا الله عَيَا الله عَيَا الله عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْ عَلَيْ عَلِيْ عَلِيْ عَلِيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلْعِلْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْعِلْمِ عَلَيْ عَلْ

| الْقِيَمُ الْمُسْتَفادَةُ ﴾                                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس.                                                                       |
| أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس.<br>1) أَلْتَزِمُ أوامر الله تعالى، فَأُخْلِصُ العبادة له وحده سبحانه. |
| (2                                                                                                                 |
| (3                                                                                                                 |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

- أُبِيِّنُ المقصود بكلِّ تركيب ممّا يأتي كما ورد ذِكْره في الحديث الشريف:
  - أ . «يَرْضِي لَكُمْ».
  - ب. «يَسْخَطُ لَكُمْ».
    - أُعَلِّلُ ما يأتي:
  - أ . نهى الحديث الشريف عن الكلام غير النافع.
    - ب. نهى الحديث الشريف عن إضاعة المال.
  - 3 أَذْكُرُ مثالين على الأمور التي يُنهى السؤال عنها.
- 4 أُوفِّقُ بين الأمر بالسؤال في قوله تعالى: ﴿فَسَّالُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعَلَمُونَ ﴾ ونهي النبي ﷺ عن كثرة السؤال.
  - أُعَدُّ ثلاثةً من الأمور التي يرضاها الله تعالى، وثلاثةً من الأمور التي يسخطها الله تعالى.
    - 6 أُخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممَّا يأتي:
    - 1. قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغُو مُعْرِضُونَ ﴾ يدلُّ على النهي عن:
      - أ . الشَّرْك.

ب. القيل والقال.

ج. إضاعة المال.

- د . كثرة السؤال.
- واحدة من الآتية لَيْسَتْ من صور إضاعة المال:
  - أ . المغالاة في شراء الكماليات.
    - جـ. الادخار لتحقيق حاجة.
    - 3. أسلم أبو هريرة على يد:
    - أ . الطفيل بن عمرو الدَّوسي ١١٠٠٠
      - ج. سيِّدنا أبي بكر الصدِّيق عليه.
        - 7 أَحْفَظُ الحديث الشريف غيبًا.

- ب. ترك حفظ المال وعدم تنميته.
  - د . إنفاق المال في معصية الله.
- ب. سيِّدنا عمر بن الخطَّاب ١٠٠٠.

فتح محَّة ( 8 هـ)

الدرس 3

### نِتاجاتُ التَّعَلُّمِ



### يُتوقُّع من الطلبة تحقيق النتاجات الآتية:

- تَوْضيحُ سبب فتح مكَّة.
- وَصْفُ أحداث فتح مكَّة.
  - بَيانُ نتائج فتح مكَّة.
- اسْتِنْتاجُ العِبر والدروس المستفادة من أحداث فتح مكَّة.



# التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ

في السَّنة السادسة من الهجرة، رأى سيِّدنا محمد عَلَيْ في منامه أنَّه دخل مكَّة مُعتمِرًا، فخرج مع أصحابه لله العمرة، لكنَّ قريشًا منعتهم من دخول مكَّة، وتمَّ الاتفاق على عَقْد صلح بين الطرفين، سُمِّي صلح الحديبية. وكان من نتائج هذا الصُّلح اعتراف قريش بأنَّ المسلمين أصبحوا قوَّة لا يُستهان بها، وأنَّ لهم الحقَّ في زيارة الكعبة المُشرَّفة وأداء العمرة.

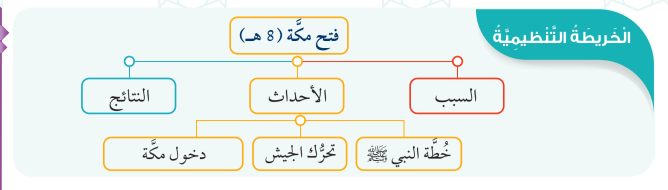
#### أَتَدَبَّرُ وَأُسْتَنْتِهُ

أَتَدَبَّرُ الآية الكريمة الآتية، ثمَّ أَسْتَنْتِجُ البشارة الواردة فيها:

قال تعالى: ﴿ لَقَدْ صَدَقَ ٱللَّهُ رَسُولَهُ ٱلرُّءَ يَا بِٱلْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ فَعَامِرَ مَا لَمْ تَعَلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَالِكَ فَتَحَا قَرِيبًا ﴾ [الفتح: ٢٧].

# الْفَهْمُ وَالتَّحْليلُ

يُعَدُّ فتح مكَّة من الأحداث المُهِمَّة في السيرة النبوية الشريفة.



# أَوَّلًا سبب فتح مكَّة

كان من بنود صلح الحديبية وقف الحرب بين الطرفين مُدَّة عشر سنوات، وأنَّه مَنْ أراد مِنَ القبائل أنْ يدخل في حلف سيِّدنا رسول الله عَلَيْهُ فله ذلك، ومَنْ أراد أنْ يدخل في حلف قريش فله ذلك. فدخلت قبيلة بني بكر في حلف قريش، ودخلت قبيلة نُوزاعة في حلف رسول الله عَلَيْهُ. وبعد مُدَّة، أغارت قبيلة بني بكر على قبيلة خُوزاعة، وقتلت عددًا من أفرادها، وقد أمدَّت قريشٌ قبيلة بني بكر بالرجال والسلاح، فكان ذلك نَقْضًا منها لصلح الحديبية.

خرج وفد من قبيلة خُزاعة برئاسة عمرو بن سالم الخُزاعي ، قاصدًا المدينة المُنوَّرة، وأخبروا النبي عَلَيْهُ بها حصل، فغضب لِما أصاب حلفاءه، وعزم على فتح مكَّة، وقال عَلَيْهُ: «نُصِرْتَ يا عَمْرُو بْنَ سالِمٍ» [السيرة النبوية لابن هشام].

أدرك مشركو قريش أنَّهم ارتكبوا خطأً كبيرًا بسبب نقضهم العهد، فحاولوا معالجة الموقف بإرسال أبي سفيان إلى المدينة المُنوَّرة لتجديد العهد، لكنَّ رسول الله عَلِيَّةٍ لم يُجبُهُ إلى ذلك.

# ثانيًا أحداث فتح مكَّة

### أ . خُطَّة النبي عَلَيْة:

لمّا وصل إلى سيّدنا رسول الله عَلَيْ خبرُ نقض قريش عهدَها، أمر النبي عَلَيْ أصحابه الكرام على بالتجهّز للخروج، ولم يُخبِرهم بوجْهته؛ حفاظًا على السّريّة التامّة؛ لئلّا يصل خبر خروجه إلى أهل مكّة، فيستعدّوا للمواجهة، حرصًا منه على دخول مكّة من غير إراقة للدماء، ثمّ دعا رَبّه على، قائلًا: «اللّهُمّ خُذِ الْعُيونَ وَالْأَخْبارَ عَنْ قُريْش حَتّى نَبْغَتَها في بِلادِها» [السيرة النبوية لابن هشام]. وقد استنفر النبي عَلَيْ القبائل المسلمة من حول المدينة المنورة حتى اجتمع معه عشرة آلاف مقاتل.

### أَسْتَنْتِجُ

أَسْتَنْتِجُ مظاهر الأخذ بالأسباب في خُطَّة النبي ﷺ لدخول مكَّة المُكرَّمة.

#### ب. تحرُّك الجيش:

في العاشر من شهر رمضان في السَّنة الثامنة للهجرة، خرج رسول الله عَلَيْ من المدينة المُنوَّرة، واستخلف عليها عبد الله بن أُمِّ مكتوم هذا، وسار النبي عَلَيْ بالجيش حتى وصل إلى وادٍ يُسمّى مرَّ الظَّهرانِ، فأقام عليها ويدفعها إلى الاستسلام.

أرسلت قريش أبا سفيان لاستطلاع الأمر ومعه بعض الرجال، وبينها هم يتساءلون عن سبب هذه النيران، وآهم العبّاس هذه أذن له النبي عليه الإسلام فأسلم، ثمّ أذن له النبي عليه الإسلام فأسلم، ثمّ أذن له النبي عليه الرجوع إلى مكّة ليعطي أهلها الأمان إذا ألقوا السلاح، ولم يتعرّضوا للمسلمين، فعاد يُخبِر الناس بها أخبره به رسول الله عليه من الأمان، فقال لهم: «يا مَعْشَرَ قُريْش، هذا مُحَمَّدٌ قَدْ جاءَكُمْ بِما لا قِبَلَ لَكُمْ بِهِ، فَمَنْ دَخَلَ الْمَسْجِدَ فَهُوَ آمِنٌ، وَمَنْ ذَخَلَ الْمَسْجِدَ فَهُوَ آمِنٌ» [رواه مسلم]، فتفرّق الناس إلى دورهم وإلى المسجد.

### ﴿ أُرْبِطُ ﴾ قَعَ الْفِقْهِ

أخذ النبي ﷺ في طريقه إلى مكَّة بالرخصة، فأفطر، وأفطر معه أصحابه ١٠٠٠.

### صُورٌ مُشْرِقَةٌ

مرَّ سعد بن عبادة هُ قائد كتيبة الأنصار بأبي سفيان، فقال له: اليوم يوم الملحمة، اليوم تستحلُّ الحرمة (يعني حرمة الكعبة)، اليوم أذلَّ الله قريشًا، فشكا أبو سفيان ذلك إلى رسول الله ﷺ، فرَدَّ رسول الله ﷺ، قائلًا: «الْيَوْمَ يَوْمُ الْمَرْحَمَةِ، الْيَوْمَ يُعِزُّ اللهُ قُرَيْشًا، وَيُعَظِّمُ اللهُ الْكَعْبَةَ» [رواه البيهقي].

### ج. دخول مكّة:

قسّم النبي على الجيش إلى فِرَق، ثمّ كلَّفهم بدخول مكَّة، وأمرهم ألّا يبدؤوا القتال، وألّا يقاتلوا إلّا مَن الجهة التي دخل منها خالد بن الوليد يقاتلهم، وبذلك تحقّق للنبي على ما أراد بدخول مكَّة دون قتال إلّا من الجهة التي دخل منها خالد بن الوليد عن إذ حاول بعض المشركين المقاومة بقيادة عكرمة بن أبي جهل، فقاتلهم المسلمون حتى لاذوا بالفرار. دخل رسول الله على مكّة خافضًا رأسه؛ تواضعًا لرَبِّه شاكرًا له، ثمَّ توجَّه إلى الكعبة، فطاف بها يُحطِّم الأصنام من حولها وهو يقرأ قول الله تعالى: ﴿ وَقُلُ جَاءَ اللَّقُ وَزَهَقَ ٱلْبَطِلُ إِنَّ ٱلْبَطِلُ كَانَ زَهُوقًا ﴾ [الإسراء: ٨]. وفي تلك الأثناء، كانت قريش تترقَّب أمر النبي على وما سيصنعه بهم؛ فَهُمُ الذين حاربوه، وعارضوا دعوته، وآذَوْه، وأخرجوه من بلده، وقاتلوه، فأمر على بلالًا ها أنْ يصعد فوق ظهر الكعبة، فيُؤذّن للصلاة، ثمّ خطب على خُطبة، قال فيها: «يا مَعْشَرَ قُريْش، ما تَرَوْنَ أَنِي فاعِلٌ بِكُمْ؟»، قالوا: خيرًا، أخٌ كريم، قال: «اذْهَبوا، فَأَنْتُمُ الطَّلَقاءُ» [سرة ابن هشام]. وبذلك تجلّى خُلُق النبي على في العفو كريم، قال: «اذْهَبوا، فَأَنْتُمُ الطَّلَقاءُ» [سرة ابن هشام]. وبذلك تجلّى خُلُق النبي على في العفو

والتسامح والرحمة مع المخالفين، وكان لعفوه على أثر عظيم؛ إذ حُقِنت الدماء، واطمأنَّ الناس، وظلَّت الأموال مع أصحابها، فرأى الناس حقيقة الدين الذي جاء به النبي على فكان ذلك سببًا لدخول أكثر أهل مكَّة في الإسلام أفواجًا، فأنزل الله تعالى قوله: ﴿إِذَا جَاءَ نَصَرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ۞ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَذْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفْوَاجًا ۞ فَسَبِّح بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرُهُ ۚ إِنَّهُ وَكَانَ تَوَّابًا ۞ [النصر:١-٣].

### كُ صُوَرٌ مُشْرِقَةً

كانت مفاتيح الكعبة في الجاهلية مع عثمان بن طلحة هذا، وكان قومه يعتنون بالكعبة. فلمّا فتح النبي عَلَيْةٍ مكّة المُكرَّمة، دعا عثمان هذا، وأبقى معه مفاتيح الكعبة، وقال عَلَيْةٍ: «هاكَ مِفْتاحُكَ يا عُثْمانُ، الْيَوْمُ يَوْمُ بِرِّ وَوَفَاءٍ» [سيرة ابن هشام].

# أَسْتَنْتِهُ أَسْتَنْتِهُ

ثالثًا

أَسْتَنْتِجُ دلالة اختيار النبي عَلِي الله الله الله الله الله المعود على ظهر الكعبة ليُؤذِّن للصلاة.

### نتائج فتح مكَّة

#### كان لفتح مكَّة العديد من النتائج الإيجابية، منها:

- أ . اعتناق أهل مكَّة وزعمائها دين الإسلام، مثل: زعيم قريش أبي سفيان بن حرب، وزوجته هند بنت عتبة، وعكرمة بن أبي جهل هيد.
- ب. بدء دخول القبائل العربية الكبرى في الإسلام لمّا رأت دخول قريش فيه؛ فقد جاءت وفودها إلى المدينة النُورة مُعلِنةً إسلامها، وكان عددها يزيد على سبعين وفدًا، مثل: وفد عبد القيس، ووفد بني حنيفة، ووفد الأشعريين وأهل اليمن، ووفد نجران، ووفد معان. قال تعالى ﴿ إِذَا جَاءَ نَصَرُ ٱللّهِ وَٱلْفَتَحُ نَ وَرَأَيْتَ الأشعريين وأهل اليمن، ووفد نجران، ووفد معان. قال تعالى ﴿ إِذَا جَاءَ نَصَرُ ٱللّهِ وَٱلْفَتَحُ نَ وَرَأَيْتَ النّاسَ يَدُخُلُونَ فِي دِينِ ٱللّهِ أَفُواجًا ﴿ فَسَبّحَ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسۡتَغُونَهُ ۚ إِنّهُ وحارجها.

### كُ صُوَرٌ مُشْرِقَةٌ 🏅

من محاسن أخلاق الإسلام، إنزال الناس منازلهم، ومعاملتهم بحسب مقامهم. وقد تجلّى هذا المعنى في فتح مكّة بمواقف عِدَّة، منها: عندما أتى أبو بكر هُ بأبيه أبي قحافة هُ إلى النبي عَيْهُ، فلمّا رآه رسول الله عَيْهُ قال لأبي بكر هُ : «هلّا تركت الشَّيْخَ في بيتِه حتّى أكونَ أنا آتيه فيه»، فقال أبو بكر هُ : رسول الله، هو أحقُ أنْ يمشى إليك من أنْ تمشى إليه، قال: فأجلسه بين يديه، ثمّ مسح صدره، ثمّ قال له: «أَسْلِمْ»، فأسلَم [رواه أحم].

# أُفَكِّرُ وَأَسْتَخْلِصُ

### أُفكِّرُ فيها سبق، ثمَّ أَسْتَخْلِصُ القِيَم العامَّة المستفادة من أقوال النبي عَلَيْ يوم فتح مكَّة المُكرَّمة:

| القيمة المستفادة | القول                                          |
|------------------|------------------------------------------------|
|                  | «الْيَوْمَ يَوْمُ الْمَرْحَمَةِ»               |
|                  | «اذْهَبوا، فَأَنْتُمُ الطُّلَقاءُ»             |
|                  | «مَنْ دَخَلَ دارَ أَبِي سُفْيانَ فَهُوَ آمِنٌ» |
|                  | «مَنْ أَغْلَقَ بِابَهُ فَهُو آمِنٌ»            |



### أَرْجِعُ وَأُشاهِدُ





نستنتج من فتح مكَّة دروسًا وعِبَرًا عديدةً، منها:

- أ . حرص الإسلام على المحافظة على أرواح الناس، وكان ذلك واضحًا أثناء الإجراءات التي اتخذها النبي على خفن دماء المسلمين وأهل مكّة، مثل: السّريّة، وإخفاء وِجْهته عند الخروج إلى مكّة؛ لكيلا تستعدّ قريش للقتال، ودخول مكّة من الجهات الأربع، ونهيه عن البدء بالقتال.
- ب. حفظ مكانة الناس عند أقوامهم. ومن ذلك: موقف النبي عليه مع أبي سفيان عندما أَذِن له أَنْ يُخبِرِ الناسِ أَنَّ مَنْ دخل بيت أبي سفيان فهو في أمان، وموقفه عليه في إعادة مفاتيح الكعبة إلى عثمان بن طلحة.
- ج- الإسلام ليس دين عنف، وإنَّما هو دين عفو وسماحة. وممّا يدلُّ على ذلك، عفوه على عن أهل مكَّة الذين طردوه وآذَوْه.

# الْقِيَمُ الْمُسْتَفَادَةُ

| وعريت العريف المستعادة                                  |
|---------------------------------------------------------|
| أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس.            |
| 1) أَتَحَلَّى بأخلاق النبي عَيْكِةً في العفو والمسامحة. |
| (2                                                      |
| (3                                                      |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

- أُوضِّحُ سبب فتح مكَّة.
  - 2 أُعَلِّلُ ما يأتي:
- أ . إخفاء النبي ﷺ وجهته عند انطلاقه لفتح مكَّة المُكرَّمة.
- ب. عَدُّ النبي عَيَّكِيَّةٍ قريشًا ناقضةً للصلح بالرغم من أنَّ بني بكر هُمْ مَن اعتدوا.
  - - أَصِفُ كيف دخل جيش الفتح إلى مكَّة المُكرَّمة.
  - أُدَلِّلُ على تواضع النبي ﷺ وشكره لله تعالى بموقف من فتح مكَّة المُكرَّمة.
    - 6 أُعَدِّدُ نتيجتين من نتائج فتح مكَّة المُكرَّمة.
    - أَذْكُرُ درسين من الدروس المستفادة من فتح مكَّة المُكرَّمة.
- 8 أَتَأَمَّلُ النص الآتي، ثمَّ أُجيبُ عمَّا يليه: «هاكَ مِفْتاحُكَ يا عُثْمانُ، الْيَوْمُ يَوْمُ بِرِّ وَوَفاءٍ»:
  - أ . مَن القائل؟
  - ب. مَن المُخاطَب؟
  - ج. ما الخُلُق المستفاد من النص؟
  - و أَخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:
- 1. الصحابي الذي استخلفه النبي عَيْكِيٌّ على المدينة المُنوَّرة عند خروجه لفتح مكَّة هو:
  - أ . على بن أبي طالب عليه أ

د . عبد الله بن عمر 🥮 .

ب. عبد الله بن أُمِّ مكتوم ١١٠٠٠

- ج. عبد الله بن عبّاس ١٠٠٠.
- 2. الشيخ الذي قصده النبي عَيْكُ بقوله: «هلا تركت الشَّيْخَ في بيتِه حتّى أُكونَ أنا آتيه فيه» هو:
  - أ . أبو سفيان ﷺ.

ب. العبّاس ﴿ أُمِّيَّةُ .

ج. أبو قحافة والد الصدّيق ١٠٠٠.

د . صفوان بن أُمَيَّة ﴿ اللهُ الله

3. فُتِحت مكَّة في العام:
 أ . الخامس للهجرة.

ب. السادس للهجرة.

د . التاسع للهجرة.

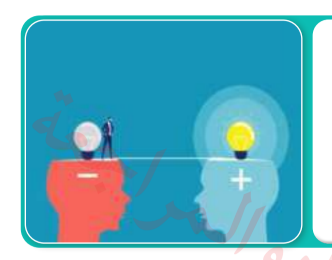
ج. الثامن للهجرة.

من خصائص الشريعة الإسلامية: الإيجابية الدرس 4

# نِتاجاتُ التَّعَلُّمِ

### يُتوقُّع من الطلبة تحقيق النتاجات الآتية:

- بَيانُ مفهوم إيجابية الشريعة الإسلامية.
- تَوْضيحُ مظاهر إيجابية الشريعة الإسلامية.
- التَّمْثيلُ على الإيجابية في الأحكام الشرعية.
  - اسْتِنْتاجُ أثر إيجابية الشريعة الإسلامية.
    - الْمُبادَرَةُ إلى فعل الخير.



# التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ الْقَبْلِيُّ

يُعَدُّ الإسلام دينًا ربّاني المصدر؛ لذا فهو يشتمل على أفضل النُّظُم والتشريعات التي تهتمُّ بشؤون الحياة على اختلاف مجالاتها. ومن ثَمَّ، فقد جاء الإسلام دينًا شاملًا، وكاملًا، ومُستوعِبًا تطوُّر الأحداث المُتجدِّدة، ومُحقِّقًا مصالح الناس، بالرغم من تغيُّر الأحوال، واختلاف الأزمنة والأمكنة.

### أَتَأُمَّلُ وَأُسْتَنْتَجُ

أَتَأَمُّلُ الحديث الشريف الآتي، ثمَّ أَسْتَنْتِجُ خصيصة الإسلام التي يدلُّ عليها:

قال رسول الله ﷺ: «إِنْ قَامَتِ السَّاعَةُ وَبِيَدِ أَحَدِكُمْ فَسِيلَةٌ، فَإِنِ اسْتَطَاعَ أَنْ لَا يَقُومَ حَتَّى يَغْرِسَهَا فَلْيَفَعَلْ» [رواه أحمد].

.....



تُعَدُّ الإيجابية سِمَة من سِمات الشريعة الإسلامية، وتُمثِّل سببًا لفاعلية المسلم وسعية للخير في جميع أحواله.

#### الْخَرِيطَةُ التَّنْظيميَّةُ مفهومها

مظاهرها في الشريعة الإسلامية

الإيجابية

الإيجابية في مبادئ الإسلام وأحكامه

لا يُحاسَب الإنسان على ما لم يقصده دفع المكروه والأذي عن الناس عبادة فتح باب التوبة للمُذنِبين التحذير من التقليد الأعمى

إيجابية النظرة إلى الحياة

إيجابية النظرة إلى النفس

إيجابية النظرة إلى المستقبل

إيجابية النظرة إلى الناس

### أوَّلًا مفهوم إيجابية الشريعة الإسلامية

الإيجابية: هي ما تضمَّنته الشريعة الإسلامية من مبادئ وأحكام تبثُّ الأمل في نفس الإنسان، وتدفعه إلى عمل الخير.

### مظاهر الإيجابية في الشريعة الإسلامية

تتمثَّل إيجابية الشريعة الإسلامية في مظاهر عديدة، أبرزها:

#### أ. إيجابية النظرة إلى الحياة:

تنظر الشريعة الإسلامية إلى الحياة الدنيا نظرة مِلْؤها الشعور بالمسؤولية؛ فهي دار العمل، ومنها يَعْبر الإنسان إلى الدار الآخرة. وقد أوصى الإسلام بإعمار الأرض، والسعى فيها بالخير والاستمرار في العمل والإنتاج. قال تعالى: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوةُ فَأَنتَشِرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ وَٱبْتَغُواْ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ ﴾ [الجمعة: ١٠].



## أَبْحَثُ عَنْ

أَرْجِعُ إلى موسوعة السيرة النبوية، وَأَبْحَثُ فيها عَنْ مواقف من حياة النبي عَلَيْ تُبيِّن نظرته الإيجابية إلى الحياة، ثم أُدَوِّهُا.

#### ب. إيجابية النظرة إلى النفس:

حرصت الشريعة الإسلامية على بَثِّ الطمأنينة في النفوس. قال تعالى: ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ يَهَدِ قَلْبَهُ و التغابن: ١١]، والرضا بقضاء الله تعالى وقدره، والحَثِّ على حُسْن الظنِّ به سبحانه. وكذلك نهت الشريعة الإسلامية عن اليأس والحزن والاستسلام للأفكار السلبية التي تُؤثِّر في نفسية الإنسان، ودعته إلى الثقة برحمة الله تعالى. قال تعالى: ﴿ قَالَ وَمَن يَقَنَطُ مِن رَّحُمَةِ رَبِيدٍ إِلَّا ٱلضَّا أَوْنَ ﴾ [الحجر: ٥٠].

وبذلك يطمئن الإنسان، ويتحرَّر من جميع المخاوف التي قد يواجهها في الحياة؛ فلا يخاف على رزقه، ولا على أ أجله؛ لأنَّ أمره كله بيد الله تعالى، فيستمرُّ في السعى والعمل والإنتاج.

#### ج. إيجابية النظرة إلى المستقبل:

دعت الشريعة الإسلامية إلى الاستبشار والتفاؤل بالخير. قال عَيْلِيَّةِ: "لَيَبْلُغَنَّ هَذَا الْأَمْرُ مَا بَلَغَ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ، وَلَا يَتْرُكُ اللهُ بَيْتَ مَدرٍ وَلَا وَبَرٍ إِلَّا أَدْخَلَهُ اللهُ هَذَا الدِّينَ بِعِزِّ عَزِيزٍ أَوْ بِذُلِّ ذَلِيلٍ" [رواه أحد] (بَيْتَ مَدرٍ: بيت اللهُ بَيْتَ مَدرٍ: بيت الشَّعر). وقد قدَّم النبي عَيْلَةٍ القدوة الحَسَنة في ذلك، ففي رحلته عَلَيْهُ إلى الطائف، وبعد أنْ لقي من أهلها سوء المعاملة والإيذاء، استبشر على مُتفائِلًا بإسلامهم، ورفض الدعاء عليهم.

# أَسْتَدِلُّ ب

أُسْتَدِلُّ بالحديث الشريف الآتي على التفاؤل ونشر الأمل:

قَالَ ﷺ: «وَاللهِ لَيَتِمَّنَ هذا الْأَمْرُ، حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مِنْ صَنْعاءَ إِلَى حَضْرَ مَوْتَ، لَا يَخَافُ إِلَّا اللهَ، وَالذِّئْبَ عَلَى غَنَمِهِ، وَلَكِنَّكُمْ تَسْتَعْجِلُونَ» [رواه البخاري].

#### د. إيجابية النظرة إلى الناس:

دعت الشريعة الإسلامية المسلم إلى إقامة علاقات طيِّبة مع الناس، وعمل كلِّ ما فيه نفع لهم، وتقديرهم واحترامهم، وعدم إنقاص حقوقهم أو تحقيرهم. قال النبي ﷺ: "إِذَا قَالَ الرَّجُلُ: هَلَكَ النَّاسُ فَهُو أَهْلَكُهُمْ» [رواه مسلم]. ومن ذلك:

1) التناصح والتوادُّ والتراحم بين الناس، وكلُّ ما يُقوِّي المشاعر الإيجابية بينهم، ويزيد الترابط بين أطياف المجتمع. قال رسول الله عَيَالِيَّهُ: «مَثَلُ الْمُؤْمِنِينَ فِي تَوَادِّهِمْ وَتَرَامُمِهِمْ وَتَعَاطُفِهِمْ مَثَلُ الْجَسَدِ إِذَا اشْتَكَى مِنْهُ عُضْوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهَر وَالْخُمِّى» [رواه مسلم].

- 2) التعاون على البرِّ والتقوى في المجالات الإنسانية والعلمية، وإعرار الكون، وتسخيره لخدمة الإنسان وما فيه خير للناس جميعًا. قال تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلتَّقُوَيُّ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِر وَٱلْعُدُوانِ ﴾ [المائدة: ٢].
- 3) إدخال الفرح والسرور في قلوب الناس؛ شرط أنْ يكون ذلك وَفق الضوابط الشرعية. ومن مظاهر ذلك، إشاعة الفرح في الأعياد والمناسبات السعيدة، مثل: أيام العيدين، وإشهار الزواج، وما شابه. وممّا يدلُّ على هذا الأمر أنَّ سيِّدنا أبا بكر الصدّيق الله دخل على أمّ المؤمنين السيِّدة عائشة ، فسمع جاريتين عندها تضربان على الدُّفِّ، وفي روايةٍ: تُغنِّيان بغِناءٍ، فانتهرهما، فكشف سيِّدنا رسول الله ﷺ عن وجهه، وقال: «دَعْهُمَا يَا أَبَا بَكْر، فَإِنَّهَا أَيَّامُ عِيدِ» [رواه البخاري ومسلم].

وقد حَثَّ النبي عَيَّا لله على التجمُّل، ولبس أحسن الثياب في هذه المناسبات؛ إظهارًا للبهجة، وكان له عليه توبان أبيضان يلبسهما أيام الجمع والأعياد، وعند استقبال الوفود.

### قَضيَّةُ للنِّقاش



أُناقشُ أفراد مجموعتي في القضية الآتية:

يترك بعض الأشخاص واجب التناصح والدعوة إلى الخير بحُجَّة أنَّ ذلك لا يُجْدي نفعًا مع الناس.

### ثَالثًا الإيجابية في مبادئ الإسلام وأحكامه

تُعَدُّ الإيجابية سِمَة لمبادئ الإسلام وأحكامه. ومن أمثلة ذلك:

- أ . جعل الإسلام أداء الأعمال التي تدفع المكروه والأذي عن الناس عبادة يُؤجَر فاعلها. ومن الأدلَّة على ذلك قوله عَيْكِيَّةِ: "وَتُمِيطُ الْأَذَى عَنِ الطَّريقِ صَدَقَةٌ" [رواه البخاري ومسلم].
- ب. فتح الله تعالى باب التوبة للمُذنبين؛ فحين يعلم المسلم أنَّ الله تعالى غفور رحيم فإنَّه يُسارع إلى طلب التوبة؛ ما يُؤثِّر إيجابًا فيه وفي مجتمعه، فلا يقنط، ولا ييأس، ولا يصاب بالإحباط في سعيه، بل يصبح إنسانًا إيجابيًّا في مجتمعه. قال تعالى: ﴿ قُلْ يَعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٓ أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَغَفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ وهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [الزمر: ٥٣].
- ج. أوجب الله تعالى على المسلمين الأمر بالمعروف والنهي عن المُنكَر. قال تعالى: ﴿وَلَتَكُن مِّنكُمُ أُمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرُّ وَأَوْلَنَيِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [آل عمران:١٠٤].



#### قَضيَّةُ للنِّقاش

أُناقِشُ أفراد مجموعتي في أثر إيجابية الشريعة الإسلامية، بقبولها توبة اللُذنِبين، في الحَـدِّ من الجرائم في المجتمع.

# الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

تُعَدُّ مشاركة الإنسان في العمل التطوُّعي أحد مظاهر الإيجابية؛ لذا أطلقت مؤسسة ولي العهد مبادرة تطوُّعية (منصة نوى)، تهدف إلى تفعيل مشاركة الشباب في العمل التطوُّعي، وتمكين المُتبرِّعين من التواصل مع الجمعيات والمؤسسات الخيرية إلكترونيًّا.



|              |             | ell Company |
|--------------|-------------|-------------|
| # 6 m A ft . |             |             |
| لتهاده       | لقيم المُلا |             |
|              |             |             |
|              |             |             |

| العِيما الهِستان                             |
|----------------------------------------------|
| أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس. |
| 1) أَحْرِصُ على المبادرة إلى فعل الخير.      |
| <br>(2                                       |
| (3                                           |
|                                              |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

- أُبِيِّنُ مفهوم إيجابية الشريعة الإسلامية.
- وعن مظاهر إيجابية الشريعة الإسلامية، إيجابية النظرة إلى الحياة الدنيا. أُوَضِّحُ ذلك.
- (ع) أَتَأَمَّلُ النصين الشرعين الآتين، ثمَّ أَسْتَنْتِجُ من كلِّ منهم مظهرًا من مظاهر الإيجابية في الشريعة الإسلامية:
- ب. قَالَ ﷺ لَلَكِ الجبالِ يومَ الطائفِ لمّا استأذنَهُ أَنْ يخسفَ بالمشركينَ: «بَلْ أَرْجُو أَنْ يُخْرِجَ اللهُ مِنْ أَصْلابِهُ مَنْ يَعْبُدُ اللهَ وَحْدَهُ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا».
  - 4 أَذْكُرُ مثالين على مظاهر الدعوة إلى الفرح في الإسلام.
    - 5 أَخْتَارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:
- مظهر الإيجابية في الشريعة الإسلامية الذي يشير إليه قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِ اللَّهِ يَهَدِ قَلْبَهُ و ﴾
   هو النظرة إلى:
  - أ. الحياة. ب. النفس. ج. الناس. د. المستقبل.
- 2. جعل الإسلام القيام بالأعمال التي تدفع المكروه والأذى عن الناس عبادة يُؤجَر فاعلها. ومن الأدلَّة على ذلك:
  - أ . قال ﷺ: «إِنَّ اللهَ تَجَاوَزَ عَنْ أُمَّتِي الْخَطَأَ وَالنِّسْيَانَ وَمَا اسْتُكْرِهُوا عَلَيْهِ». ب. قال ﷺ: «وَتُمِيطُ الْأَذَى عَن الطَّرِيق صَدَقَةٌ».
  - ج. قال ﷺ: «بَلْ أَرْجُو أَنْ يُغْرِجَ اللهُ مِنْ أَصْلابِهِمْ مَنْ يَعْبُدُ اللهَ وَحْدَهُ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا».
    - د. قال ﷺ: «لَا تَكُونُوا إِمَّعَةً، تَقُولُونَ: إِنْ أَحْسَنَ النَّاسُ أَحْسَنًا، وَإِنْ ظَلَمُوا ظَلَمْنَا».
  - 3. مظهر الإيجابية في الشريعة الإسلامية الذي يشير إليه قوله ﷺ: «إِذَا قَالَ الرَّجُلُ: هَلَكَ النَّاسُ فَهُو أَهْلَكُهُمْ» هو النظرة إلى:
    - أ. الحياة. ب. النفس. جـ الناس. د المستقبل.

### شروط صِحَّة عَقْد الزواج

الدرس 5

### نِتاجاتُ التَّعَلُّم



يُتوقّع من الطلبة تحقيق النتاجات الآتية:

- بَيانُ شروط صِحَّة عَقْد الزواج.
- تَوْضيحُ إجراءات عَقْد الزواج.
- تَقْديرُ حرص الإسلام على تحقيق السعادة للزوجين.



# التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ

الزواج عقد بين رجل وامرأة تَحِلُّ له شرعًا لتكوين أُسْرة. وهو مندوب لَنْ يقدر على تكاليفه، وقد شَرَعَه الإسلام للحفاظ على النسل، وحفظ الزوجين من الوقوع في المُحرَّمات، وبه تتوثَّق الصِّلة بين الناس، وتعمر الأرض.

وقد وضع الإسلام أُسسًا تضمن سلامة اختيار كلِّ من الزوجين للآخر، أهمُّها الدين، وشَرَعَ لعَقْد الزواج مُقدِّمات تُمثِّل مرحلة تسبق كتابة العَقْد وهي الخِطبة؛ لكي يتعرَّف كلُّ من الخاطبينِ إلى الآخر.

#### أُسْتَذْكِرُ

أَسْتَذْكِرُ الحكمة من مشروعية الخِطبة.

.....

# الْفَهْمُ وَالتَّحْليلُ

نظَّم الإسلام عَقْد الزواج، وجعل له شروطًا حتى ينعقد بصورة صحيحة، وتترتَّب عليه آثاره، ووضع له مجموعة من الأحكام.





موافقة ولي المرأة

الإشهاد على عَقْد الزواج

رضا الزوجين

الزوجين للآخر

أهلية الزوجين

### أوَّلًا أهلية الزوجين

يُقصد بذلك أنْ يكون كلُّ من الزوج والزوجة بالغًا سِّنَّ الزواج، وقد حدَّد قانون الأحوال الشخصية الأردني الأهلية بثاني عشرة سَنَة شمسية.

## ثانيًا حِلُّ كلِّ من الزوجين للآخر

يَحِلُّ كلُّ من الزوجين للآخر إذا لم يكن بينهم سبب من أسباب التحريم المُؤبَّد أو التحريم المُؤقَّت.

#### أَسْتَدْكرُ



أَسْتَذْكِرُ اثنين من المُحرَّمات حُرْمة مُؤبَّدة، واثنين من المُحرَّمات حُرْمة مُؤقَّتة.

رضا الزوجين ثالثًا

تُعَدُّ موافقة كلِّ من الزوجين على الزواج شرطًا لصِحَّة العَقْد؛ إذ تنتفي الغاية من الزواج إذا أُرغِم أحد الطرفين على العيش مع الآخر؛ ذلك أنَّه لن يتمكَّن من أداء واجباته الزوجية؛ ما قد يؤدِّي إلى الفُرْقة بينهما. لذلك اشترط الإسلام قبول الرجل بالمرأة وقبول المرأة بالرجل عند عَقْد النكاح. قال النبي عَيْكُمْ: «لا تُنْكَحُ الْأَيُّمُ حَتَّى تُسْتَأْمَرَ، وَلا تُنْكَحُ الْبكْرُ حَتَّى تُسْتَأْذَنَ »، قالوا: كيفَ إذْنُها؟ قالَ: «أَنْ تَسْكُتَ » [رواه البخاري ومسلم] (تُسْتَأْمَرَ: تُوافِق بعبارة صريحة، تُسْتَأْذَنَ: تُعطى إشارة بالموافقة؛ لأنَّها تشعر غالبًا بالحياء).



# أَتَأَمَّلُ وَأُفَكِّرُ

أَتَأُمَّلُ الحديث الشريف الآتي، ثمَّ أُفَكِّرُ مع زملائي/زميلاتي في أثر التراضي بين الزوجين عند كتابة العَقْد في العلاقة الزوجية بعد الزواج:

«جاءَتْ فتاةٌ إلى رسولِ اللهِ ﷺ فَقالَتْ: يا رسولَ اللهِ، إنَّ أَبِي زَوَّ جَنِي ابْنَ أَخِيهِ يَرْفَعُ بِي خَسيسَتَهُ، فَجَعَلَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الْأَمْرَ إِلَيْهِا، قالَتْ: فَإِنِّي قَدْ أَجَزْتُ ما صَنَعَ أَبِي، وَلكِنْ أَرَدْتُ أَنْ تَعْلَمَ النِّساءُ أَنْ لَيْسَ لِلْآباءِ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ" [رواه أحمد] (يَرْفَعُ خَسيسَتَهُ: يرفع من حاله، ويُصلِحه، جَعَلَ الْأَمْرَ إِلَيْها: خيَّرها بين استمرار الزواج وفسخه).

### رابعًا الإشهاد على عَقْد الزواج

يُعَدُّ عَقْد الزواج أحد العقود اللهمَّة؛ لذا اشترط الإسلام أنْ يشهد على كتابته شاهدان رجلان، أو رجل وامرأتان؛ إثباتًا للزواج، وإشهارًا له، وحفظًا للحقوق، لا سيَّما في حال المنازعات. قال النبي عَلَيْةِ: «لا نِكاحَ إلَّا بوَلِيِّ وَشَاهِدَيْ عَدْلِ» [رواه ابن حَبّان]. ويُشترَط فيمَنْ يحضر للشهادة على عَقْد الزواج:



أَتُوقَّفُ

ألزم قانون الأحوال الشخصية الأردني

توثيق عَقْد الزواج في المحكمة الشرعية؛

حفظًا لحقوق الزوجين.

### خامسًا موافقة ولي المرأة على الزواج

الإسلام، والبلوغ، والعقل.

ولي المرأة: هو مَنْ يتولَّى أمر المرأة في الزواج، ويُشترَط فيه أنْ يكون ذَكَرًا مسلمًا بالغًا عاقلًا؛ وهو الأب، فإذا لم يوجد، فالجَدُّ أب الأب، ثمَّ الأخ الشقيق، ثمَّ الأخ لأب، ثمَّ العمُّ الشقيق؛ لقول النبي عَيْكَيُّ: «لا نِكَاحَ إِلَّا بِوَلِيِّ» [رواه أبو داود]. وتتمثَّل مهمة الولي في التحقُّق من ملاءمة الخاطب، وكفاءته للمرأة في دينه، وحُسْن أخلاقه، وقدرته على تحمُّل تكاليف الحياة الزوجية ماليًّا. ولا يحقُّ للولى أنْ يمنع المرأة من الزواج بمَنْ تريد إذا كان كفؤًا لها من دون سبب.



أَتَأُمَّلُ الموقف الآتي، ثمَّ أَسْتَنْتِجُ منه ما يتعلَّق بإجراءات عَقْد الزواج السابقة:

تقدَّم همَّام للزواج من فاتن التي وكَّلت والدها لتزويجها، فوافق والدها. وعند كتابة عَقْد الزواج بحضور المأذون، قال الوالد لهمَّام: زوَّ جتك مُوكِّلتي ابنتي البِكْر فاتن على مَهْر مُعجَّل مقداره ثلاثة آلاف دينار، ومَهْر مُعجَّل مقداره ثلاثة آلاف دينار، فقال همَّام: وأنا قبلت ذلك لنفسي، وشهد على العَقْد عمُّ همَّام وخال فاتن.

.....

# الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

### الاشتراط في عَقْد الزواج

يُرتِّبُ عَقْد الزواج حقوقًا وواجباتٍ لكلِّ من الزوج والزوجة. وإذا رغب أحد الطرفين في اشتراط شرط ينفعه، ولا يضرُّ بالطرف الآخر، ولا يتعارض مع أحكام الشريعة الإسلامية، ولا مع الحقوق والواجبات لهذا الطرف؛ فإنَّ هذا الشرط يكون مُعتبَرًا. قال النبي عَلَيْ: «إِنَّ أَحَقَّ الشَّرْطِ أَنْ يوفى بِهِ ما اسْتَحْلَلْتُمْ بِهِ الْفُروجَ» [رواه البخاري ومسلم].

ومن الأمثلة على ذلك: اشتراط الزوج أنْ يقيم معه والداه في بيت الزوجية من دون أنْ يضرَّ بالزوجة، أو اشتراط الزوجة إكمال دراستها الجامعية؛ فإنْ رضي الطرف الآخر بذلك صار الشرط لازمًا؛ على أنْ يُدوَّن الشرط في العَقْد.

# الْقِيَمُ الْمُسْتَفَادَةُ

| أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس.  |
|-----------------------------------------------|
| 1) أُقدِّرُ حرص الإسلام على حفظ حقوق الزوجين. |
| (2                                            |
|                                               |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

1 أُبيِّنُ المقصود بكلِّ ممّا يأتي:

أ. الزواج. ب. أهلية الزوجين. جـ. ولي المرأة.

أُوَضِّحُ مهمة الولي في عَقْد الزواج.

أُعَلِّلُ: لا يَصِحُّ عَقْد الزواج من غير شهود.

أُعَدِّدُ الشروط الواجب توافرها فيمَنْ يشهد على عَقْد الزواج.

5 أُبِيِّنُ حُكْم الشرطين الآتيين في عَقْد الزواج من حيث الصِّحَّة أو عدم الصِّحَّة مع التعديل:

أ. اشترط الزوج على زوجته أنْ تلبس لباسًا ساترًا يُغطّي شعر الرأس.

ب. اشترطت الزوجة على زوجها عدم الإنجاب.

6 أُخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:

1. واحد من الآتي لا يُعَدُّ وليًّا للمرأة في عَقْد الزواج:

ب. الجَدُّ أب الأب. أ . الأب.

ج. الأخ لأُمِّ. د . الأخ الشقيق.

2. يتعلَّق شرط الرضا بـ:

أ. الخاطب والمخطوبة معًا. ٢٠ بالخاطب فقط.

د . ولى المرأة. ج. المخطوبة فقط.

3. حدَّد قانون الأحوال الشخصية الأردني سِنَّ الزواج بـ:

ب. (18) سَنَة شمسية. أ. (17) سَنَة شمسية.

د . (20) سَنَة شمسية. جـ. (19) سَنَة شمسية.

4. يَصِحُّ عَقْد الزواج بشهادة:

أ . امر أتين. ب. رجل وامرأة.

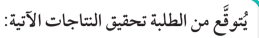
ج. رجل وامرأتين.

## الحقوق المالية للمرأة في الإسلام



## نِتاجاتُ التَّعَلُّمِ





- بَيانُ الحقوق المالية التي أقرَّها الإسلام للمرأة.
- استنتائج الحكمة من إعطاء المرأة حقوقها المالية.
- تَقْديرُ سَبْقِ الإسلام في عنايته بالحقوق المالية للمرأة.



# التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ الْقَبْلِيُّ

اعتنى الإسلام بالمرأة، وكرَّمها، وجعل لها من الحقوق ما يضمن كرامتها، ويُحقِّق إنسانيتها وسعادتها، ومنع كلَّ أشكال الإيذاء والتمييز التي تُمارَس عليها.

## أَتَأُمَّلُ وَأُبِيِّنُ

أَتَأَمُّلُ الموقف الآتي، ثمَّ أُبِيِّنُ رأيي فيه:

حَرَمت إحدى الأُسر بناتها من التعليم لتوفير نفقة تعليمهنَّ لإخوانهنَّ الذكور.

# الْفَهْمُ وَالتَّحْليلُ

أعطى الإسلام المرأة الأهلية الكاملة للتصرُّف في شؤونها المختلفة، بها في ذلك الحقوق المالية.





# أوَّلًا التملُّك والتصرُّ ف

أكّد الإسلام أنّ للمرأة الحقّ في التملُّك كما الرجل. قال تعالى: ﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبُ مِّمَّا ٱكۡ سَبُوا وَ لِلنِسَاءِ وَمَنْ الرجل عَمَّا ٱكۡ سَمَّا ٱكۡ سَمَّا ٱكۡ سَمَّا ٱكۡ سَمَّا ٱكۡ سَبِها من التجارة، أو نَصِيبُ مِّمَّا ٱكۡ سَمَّا ٱكۡ النساء: ٣٢]، ومنحها حقَّ التصرُّف فيم الحرفة، أو ما شابه من أعمال، وكذلك أقرَّ الحقّ في أنْ يكون لها مَهْر في عَقْد الزواج، ومكَّنها من التصرُّ ف فيه كما تشاء، وليس لأحد من زوج أو أب أو أخ أنْ يأخذ من مالها شيئًا إلّا بطيب نفس منها. قال تعالى: ﴿ وَهَ النُوا النساء: ٤].

## أَتَدَبَّرُ وَأَسْتَدِلُّ

أَتَدَبَّرُ الآية الكريمة الآتية، ثمَّ أَسْتَدِلُّ بها على حقِّ المرأة في التملُّك والتصرُّف: قال تعالى: ﴿ وَأَقِمْنَ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتِينَ ٱلزَّكَوْةَ ﴾ [الأحزاب: ٣٣].

#### النفقة

أوجبت الشريعة للمرأة حقَّ النفقة، فإذا لم تكن مُتزوِّجة، وجب على أوليائها من الرجال (مثل: الأب، والأخ) الإنفاق عليها، وتوفير حاجاتها. أمَّا المرأة اللَّزوِّجة فتجب نفقتها على زوجها، حتى لو كانت ذا مال. قال تعالى: ﴿وَعَلَى ٱلْمُولُودِ لَهُ وِرِزْقُهُنَ وَكِمْوَتُهُنَ ﴾ [البقرة: ٣٣٣] (ٱلْمَوْلُودِ لَهُ: الزوج).

# أُبْدي رَأْيي

أَتَأُمُّلُ المواقف الآتية، ثمَّ أُبْدي رَأْيي فيها:

1) أخذ رجل راتب زوجته من دون موافقتها.

2) تعمل حنان مهندسة، وتُنفِق مع زوجها من راتبها على توفير حاجات أبنائهما بطيب نفس منها، وتتقاسم راتبها معه برضاها.

|                                         | 3) ام |
|-----------------------------------------|-------|
| عدَّد أب مَهْر ابنته من دون أنْ يسألها. |       |

# ثالثًا الميراث

أقرَّت الشريعة للمرأة حقَّها في الميراث؛ سواء أكانت بنتًا، أم أُمَّا، أم زوجةً. وهذا الحقُّ واجب لها بصر ف النظر عن حالتها المادية، وليس لأحد أنْ يحرمها هذا الحقَّ المشروع. قال تعالى: ﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقَرَبُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرَّ نَصِيبًا مَّفُرُوضَا ﴾ [النساء: ٧]. وقد كانت المرأة محرومة من هذا الحقِّ في كثير من الأُمم السابقة.

## وُ أُرْبِطُ ﴾ فَعَ الْقانونِ

أكَّد قانون الأحوال الشخصية الأردني حقَّ المرأة في المَهْر والنفقة، وممّا جاء فيه:

- يجب للزوجة المَهْر المُسمّى بمُجرَّد العَقْد الصحيح.
- نفقة كلِّ إنسان في ماله، إلَّا الزوجة؛ فنفقتها على زوجها، ولو كانت موسرة.

# الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

أباح الإسلام للمرأة العمل في كلِّ ما هو مشروع، وجعلها شريكة للرجل في إعهار الكون، وتحقيق مصالح الناس؛ فالمجتمع بحاجة إلى الطبيبة، والمُعلِّمة، والمُمرِّضة، والمُهندِسة، وغيرهنَّ من المُتعلِّمات. وقد وضع الإسلام ضوابط شرعية لعمل المرأة، مثل: الالتزام بالآداب الشرعية، ومناسبة العمل لطبيعة المرأة وخصوصيتها، وعدم تسبُّب العمل في التقصير بواجباتها الأُسَرية.

# الْقِيَمُ الْمُسْتَفادَةُ

| أَ <b>سْتَخْلِصُ</b> بعض القِيَم المستفادة من الدرس.<br>1) أُ <b>قَدِّرُ</b> دور الإسلام في العناية بحقوق المرأة. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (2                                                                                                                |
| (3                                                                                                                |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

- أُعَدِّدُ ثلاثةً من الحقوق المالية التي أقرَّها الإسلام للمرأة.
  - أُعَدِّدُ ثلاثة ضوابط شرعية لعمل المرأة.
- أُوَضِّحُ حُكْم الشرع في الحالات الآتية، مُقدِّمًا توجيهًا مناسبًا لذلك:
  - أ. تسجيل رجل جميع أملاكه باسم أبنائه الذكور.
    - ب. امتناع رجل موسر عن الإنفاق على أخته.
  - ج. تزويج رجل ابنته، وتنازله عن مَهْرها؛ إكرامًا لأهل زوجها.
    - أَخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:
- 1. الحقُّ المالي للمرأة الوارد في قوله تعالى: ﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقُرَبُونَ وَلِلنِسَاءِ نَصِيبٌ
   مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرُّ نَصِيبًا مَّفْرُوضًا ﴾ هو:

أ. الميراث. ب. النفقة.

ج. المُهْر.

2. حتُّ المرأة الوارد في قوله تعالى: ﴿وَءَاتُواْ ٱلنِّسَاءَ صَدُقَاتِهِنَّ نِحْلَةً فَإِن طِبْنَ لَكُوْ عَن شَيْءٍ مِّنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ

هَنِيَّا مَّرِيَّا﴾ هو:

أ. الإنفاق عليها.

ج. العمل.

3. تجب نفقة المرأة المُتزوِّجة على:

أ. زوجها.

جـ. أبنائها. د . إخوانها.

## الوحدة الرابعة

# قال تعالى: ﴿لِّتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا ﴾

- 1 سورة الروم، الآيات الكريمة (٢١-٢٤)
- 2 مكانة السُّنَّة النبوية الشريفة في التشريع الإسلامي
  - مراعاة الأعراف في الشريعة الإسلامية
    - حقوق الزوجين
    - تنظيم النسل وتحديده
    - الأمن الغذائي في الإسلام
    - 7 الإسلام والوحدة الوطنية

دروس الوحدة الرابعة

## سورة الروم الآيات الكريمة (۲۱–۲٤)

## الدرس 1

# نِتاجاتُ التَّعَلُّمِ

يُتوقُّع من الطلبة تحقيق النتاجات الآتية:

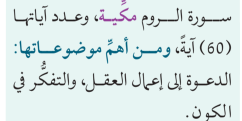
- تِلاوَةُ الآيات الكريمة (٢١-٢٤) من سورة الروم تلاوة سليمة.
- بَيانُ معانى المفردات والتراكيب الواردة في الآيات الكريمة.
  - تَفْسيرُ الآيات الكريمة تفسيرًا سليمًا.
  - تَمَثُّلُ التوجيهات الواردة في الآيات الكريمة.
    - حِفْظُ الآيات الكريمة الْمُقرَّرة غيبًا.



# التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ

التفكّر في خَلْق الله تعالى عبادة تُقرِّبنا إليه، وتزيدنا إيهانًا به سبحانه وتعالى، ويقينًا أنَّه خالق الكون بهذا الشكل البديع. والتفكُّر يفتح الآفاق أمام الإنسان لاكتشاف السُّنَن الكونية في خَلْق السهاوات والأرض. قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ فِيمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقَ السّمَوَتِ وَاللّهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

#### أَتَوَقَّفُ أَتَوَقَّفُ



## أَتَدَبَّرُ وَأَسْتَخْرِجُ

أَتَدَبَّرُ الآية السابقة، ثمَّ أَسْتَخْرِجُ منها ثمرة من ثمرات التفكُّر والتأمُّل في خَلْق الساوات والأرض.





## الْمُفْرَداتُ وَالتَّراكيبُ

ءَايكتِهِ : علامات قدرته.

لِّتَسَكُنُواْ: لتأنسوا.

ٱخْتِلَافُ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَلْوَانِكُوْ: تنوُّع

لغاتكم وأجناسكم.

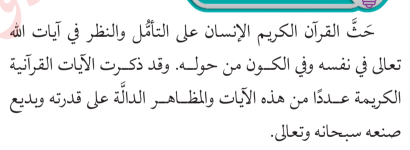
ٱبْتِغَاقُكُم: طلبكم.

طَمَعًا: رجاءً ورغبةً.

# بنسم الله الرَّحْمَن الرَّحيم

﴿ وَمِنْ ءَايَكِيمِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُم أَزْوَاجًا لِّتَسَكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِّقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ شَ وَمِنْ ءَايَتِهِ خَلْقُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفُ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَلْوَنِكُمْ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاَيَتِ لِلْعَالِمِينَ ﴿ وَمِنْ ءَايَلتِهِ مَنَامُكُم بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱبْتِغَآؤُكُم مِّن فَضَمِلِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَاتِ لِّقَوْمِ يَسْمَعُونَ ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ مُرْبِكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَيُحْيِهِ بِهِ ٱلْأَرْضَ بَغْدَ مَوْتِهَآ إِنَّ ﴿ فِي ذَلِكَ لَأَيْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿

### الْفَهْمُ وَالتَّحْلِيلُ





#### الْخَرِيطَةُ التَّنْظيمِيَّةُ

#### موضوعات الآيات الكريمة

الآية الكريمة (٢٢)

الآية الكريمة (٢١) الزواج سكينة ومودَّة ورحمة

نعمة النوم

خَلْق السماوات والأرض وتنوُّع البشر

الآية الكريمة (٢٣) الآية الكريمة (٢٤)

نعمة الغيث

## أوَّلًا الزواج سكينة ومودَّة ورحمة

بيَّنت الآية الكريمة أنَّ الزواج آية تدلُّ على كمال قدرة الله على. قال تعالى: ﴿وَمِنْ ءَايكتِهِ مَ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنَ أَنْفُسِكُمُ أَزُوكِ الله عَلَى الحكمة من جعل الزوجين من أصل واحد هي تحقيق السكينة. قال تعالى: ﴿ لِلْتَسَكُنُواْ إِلَيْهَا ﴾. ثمَّ وضَّحت الآية الكريمة أنَّ من لوازم الزوجية



تحقُّق المحبَّة، وحصول الانسجام والتفاهم بين الزوجين. قال تعالى: ﴿وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴾. وفي هذا إشارة إلى طبيعة العلاقة التي يجب أنْ تربط بين الزوجين وأعضاء الأُسرة كافَّة، وهي المحبَّة والرحمة. واختُتِمت الآية الكريمة بالدعوة إلى التفكُّر في الحكمة من الزواج. قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾؛ إذ فيه استمرار بقاء الإنسان، واستمرار نسله.

# ثانيًا خَلْق السهاوات والأرض وتنوُّع البشر

أكَّـدت الآيـة الكريمـة أنَّ خَلْـق السـاوات وارتفاعها بغير عمـد، وخَلْـق الأرض، مع اتسـاعها وامتدادها، من آيـات الله تعـالى الدالَّة عـلى عظمته. قـال تعـالى: ﴿وَمِنْ عَلَيْتِهِ عَلَّى السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾. وقـد بيَّنت الآية



الكريمة قدرة الله تعالى على إيجاد اختلاف بين لغات الناس، وتباين طباعهم وألوانهم. قال تعالى: ﴿وَٱخۡتِلَفُ أَلۡسِنۡتِكُم وَأَلۡوَانِكُو ﴾. ثمَّ خُتِمت الآية الكريمة بقوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِلْعَلِمِينَ ﴾؛ أيْ إنَّ في ذَلِكَ لَآيَتِ لِلْعَلِمِينَ ﴾؛ أيْ إنَّ في خَلْق الساوات والأرض واختلاف الألوان واللغات عِبْرةً لكلِّ ذي علم وبصيرة؛ ليُدرِك الحكمة من هذا الخَلْق وهذا الاختلاف.



أُفَكِّرُ

بالتَّعاون مع زملائي/ زميلاتي، أُفَكِّرُ في الحكمة من اختلاف الناس في لغاتهم وألوانهم.

### ثالثًا نعمة النوم

من آيات الله تعالى الدالَّة على عظيم خَلْقه نعمة النوم. قال تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَٰتِهِ عِ مَنَامُكُم بِاللَّيْ الدَّالَة على عظيم خَلْقه نعمة النوم. قال تعالى: ﴿ وَ النَّهَا لِ ﴾؛ إذ في النوم تحصل الراحة، ويذهب التعب. وفي قـوله تعالى: ﴿ وَ الْبَيْعَ الْحُكُم مِّن فَضَلِهِ عَلَى السعي في طلب الرزق. وقد خُتِمت الآيات الكريمة بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِى ذَلِكَ



## لَا يَكْتِ لِقَوْمٍ يَسْمَعُونَ ﴾ لبيان أنَّ التوجيهات الواردة في الآيات الكريمة لا يعقلها إلَّا مَنْ يسمع ويتدبر.

# رابعًا نعمة الغيث

به قدرة س له، يحدث غيث. لمعاله.

أخبرت الآيات الكريمة أنَّ من دلائل قدرة الله تعالى تشكُّل ظاهرة البرق، ورؤية الناس له، فيخافون من الصواعق والضوء الذي قد يحدث من البرق، وفي الوقت نفسه يطمعون في الغيث. قال تعالى: ﴿وَمِنْ ءَايَكِهِ يُرِيكُمُ ٱلْبَرِقَ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾. قال تعالى: ﴿وَمِنْ ءَايَكِهِ يُرِيكُمُ ٱلْبَرَقَ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾.

الأرض بعد جَدْبها وجفافها. وفي هذا دليل على كهال قدرة الله تعالى، وعظيم حكمته وإحسانه. قال تعالى: ﴿وَيُنَزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَيُحْمِهِ بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَآ ﴾. وجاء ختام الآية الكريمة بقوله تعالى: ﴿وَيُنَزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَيُحْمِهِ بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَآ ﴾. وجاء ختام الآية الكريمة بقوله تعالى: ﴿وَيُنَزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَيُحْمِهِ بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ وَإِنزال الماء وإنزال الماء وإحياء الأرض هي آيات ودلائل يفهمها أصحاب العقول السليمة.

# الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

أثبتت الدراسات العلمية أنَّ للنوم أثرًا كبيرًا في صِحَّة الإنسان؛ فهو ضروري لتنشيط الدماغ والذاكرة؛ ذلك أنَّ الدماغ يتعب أثناء الصحو من تراكم المعلومات، فيصبح أقلَّ كفاءة، ويحتاج إلى شيء من الراحة لتنشيطه. وقِلَّة النوم تؤدِّي إلى عدم استقرار الحالة النفسية؛ ما يؤدِّي إلى حدوث اضطرابات لدى الإنسان قليل النوم، إضافةً إلى احتمال إصابته بأمراض جسدية ترتبط بقِلَّة النوم، مثل: الضغط، والسُّكري، وأمراض الأوعية القلبية، والسمنة، وسرعة ظهور علامات الشيخوخة.

# الْقِيَمُ الْمُسْتَفادَةُ

| أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس.                                                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس.<br>1) أَتَفَكَّرُ في آيات الله تعالى في الكون. |
| (2                                                                                          |
| (3                                                                                          |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

- أَقْتَرِحُ عنوانًا مناسبًا لموضوع الآيات الكريمة.
- 2 أُبَيِّنُ معنى كلِّ مفردة وتركيب قرآني ممّا يأتي: ﴿لِنَّسَكُنُوَّا﴾، ﴿وَٱبْتِغَآؤُكُم ﴾.
  - 3 أَكْتُبُ الآية الكريمة التي تشير إلى كلِّ معنى ممَّا يأتي:
    - أ . من لوازم الزواج، تحقُّق المحبَّة والرحمة.
  - ب. من دلائل قدرة الله تعالى، تشكُّل ظاهرة البرق.
  - أُوَضِّحُ أثر التفكُّر في مخلوقات الله تعالى في الإنسان.
  - 5 أُبِيِّنُ المعنى المقصود في قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَلتِهِ عَيُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفَا وَطَمَعَا ﴾.
    - 6 أُخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:
- 1. خُتِمت الآية الكريمة بقوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِلْعَالِمِينَ ﴾ للدلالة على أنَّ:
  - أ . التفكُّر في الحكمة من الزواج واجب على الإنسان.
  - ب. التوجيهات الواردة في الآيات الكريمة لا يعقلها إلَّا مَنْ يسمع ويتدبر.
    - ج. اختلاف الألوان واللغات عِبْرة لكلِّ ذي علم ويصيرة.
  - د . الشواهد السابقة في الآية الكريمة يفهمها أصحاب العقول السليمة.
    - 2. المقصود بقوله تعالى: ﴿ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ هم:
    - ب. المُكلَّفون فقط.

أ. أصحاب العقول السليمة.

د . البشر جميعًا.

- ج. المؤمنون فقط.
- 3. خُتِمت الآية الكريمة التي تتحدَّث عن نعمة النوم بقوله تعالى:
- ب. ﴿لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾.

أ . ﴿لِقَوْمِ يَتَفَكُّرُونَ ﴾.

د. ﴿لَايَتِ لِلْعَالِمِينَ ﴾.

- ج. ﴿لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ﴾.
- 4. إحدى الآتية لَيْسَتْ من آيات الله تعالى التي ورد ذكرها في سورة الروم:
  - أ . ظاهرة البرق والغيث.

ب. اختلاف ألسنة الناس وألوانهم.

ج. مراحل خَلْق الإنسان.

د . خَلْق السهاوات والأرض.

أَتْلُو الآيات الكريمة غيبًا.

# مكانة السُّنَّة النبوية الشريفة في التشريع الإسلامي

الدرس 2

## نِتاجاتُ التَّعَلُّمِ





- تَعَرُّفُ مكانة السُّنَّة النبوية في القرآن الكريم.
- تَوْضيحُ علاقة السُّنَّة النبوية في القرآن الكريم.
- اسْتِنْتاجُ واجب المسلم تجاه السُّنَّة النبوية الشريفة.
  - الْتِزامُ سُنَّة النبي عَلَيْهُ في مختلف مجالات الحياة.



# التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ

السُّنَة النبوية الشريفة: هي كلُّ ما ورد عن النبي عَلَيْ من قول، أو فعل، أو تقرير، أو صفة خُلُقية. وقد بذل العلماء جهودًا كبيرةً في تدوين السُّنَّة النبوية حتى وصلت إلينا؛ إذ عملوا على جمعها، وتدوينها، وتصنيفها، وشرحها.

#### أَتَأُمَّلُ وَأُحَدِّدُ

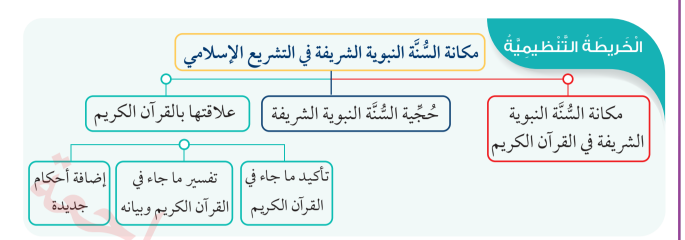
بالتعاون مع أفراد مجموعتي، أَتَأُمَّلُ الأحاديث النبوية الآتية، ثمَّ أُحَدِّدُ نوع السُّنَّة التي تشير إليها (قولية، فعلية، تقريرية، صفة خُلُقية):

| نوع السُّنَّة | الحديث النبوي                                                                                                                                                                                                            |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               | رَوى ابْنُ عَبّاسِ ﴿ أَنَّ الضَّبَّ ﴿ أُكِلَ عَلَى مائِدَةِ رَسولِ اللهِ ﷺ وَلَوْ كَانَ حَرامًا ما أُكِلَ عَلى مائِدَةِ رَسولِ اللهِ ﷺ وَلَوْ كَانَ حَرامًا ما أُكِلَ عَلَى مائِدَةً رَسولِ اللهِ ﴾ [رواه البخاري ومسلم] |
|               | أُكِلَ عَلَى مائِلَةً رَسولِ اللهِ» [رواه البخاري ومسلم]                                                                                                                                                                 |
|               | عَنْ أَنْسِ بْنِ مالِكٍ ﴿ قَالَ: «كَانَ النَّبِيُّ يوجِزُ الصَّلاةَ، وَيُكْمِلُها » [متفق عليه]                                                                                                                          |
|               | عَنْ أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ السَّيِّدَةِ عائِشَةَ ، هَا قَالَتْ: «ما رَأَيْتُ رَسولَ اللهِ ﷺ ضاحِكًا حَتَّى أَرى                                                                                                           |
|               | مِنْهُ لَهُواتِهِ، إِنَّمَا كَانَ يَتَبَسَّمُ اللَّهَامُ البخاري ومسلم] (اللَّهَاةُ: قطعة من اللحم مُتعلِّقة في أعلى الحَلْق)                                                                                            |
|               | قِال الرسول ﷺ: «لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ والِدِهِ وَوَلَدِهِ وَالنَّاسِ                                                                                                               |
|               | أُجْمَعِينَ المتفق عليه]                                                                                                                                                                                                 |



# الْفُهْمُ وَالتَّحْلِيلُ

تُعَدُّ السُّنَّة النبوية الشريفة المصدر الثاني من مصادر التشريع الإسلامي بعد القرآن الكريم.



## مكانة السُّنَّة النبوية الشريفة في القرآن الكريم

أكَّد القرآن الكريم - في أكثر من موضع- أهمية السُّنَّة النبوية الشريفة. ومن ذلك:

- أ . تأكيد القرآن الكريم أنَّ السُّنَّة النبوية الشريفة وحي من الله ﴿ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا يَنَطِقُ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ۚ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَهُوَ إِلَّا هُوَ إِلَّا وَحَى اللهُ عَلَى اللهُ عَل
- ب. أمر الله تعالى بالاستجابة لأمر رسوله ﷺ. قال تعالى: ﴿وَمِمَا عَاتَكَ مُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُولْ﴾ [الحشر: ٧].
  - ج. ربط الله على طاعة الرسول على بطاعته سبحانه. قال تعالى: ﴿مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾ [النساء: ٨٠].
- د. تحذير الله تعالى من مخالفة أمر النبي ﷺ. قال تعالى: ﴿فَلْيَحَذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ أَمْرِهِ ۗ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ ﴾ [النور: ٣٣].

## ثانيًا حُجِّية السُّنَّة النبوية الشريفة

أجمع علماء الأُمَّة على حُجِّية الشُّنَّة النبوية الشريفة، وأنَّه لا يجوز تركها بدعوى الاكتفاء بالقرآن الكريم، ولأنَّ تركها يؤدِّي إلى تضييع أحكام إسلامية عديدة، أو عدم فهمها، أو الجهل بكيفية تطبيقها.

# أَتَوَقَّفُ

حُجِّية السُّنَّة النبوية الشريفة تعني أنَّها دليل شرعي على الأحكام الشرعية التي يجب العمل بها.

# أَتَدَبَّرُ وَأُبَيِّنُ

ثالثًا

أَتَدَبُّرُ الآية الكريمة الآتية، ثمَّ أُبيِّنُ وجه الاستدلال بها على حُجِّية السُّنَّة النبوية المُطهَّرة:

قال تعالى: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِيٓ أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَنُسَلِّمُواْ تَسُلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

.....

## علاقة السُّنَّة النبوية الشريفة بالقرآن الكريم

للسُّنَّة النبوية الشريفة علاقة بالقرآن الكريم، تتمثَّل فيها يأتي:

### أ. تأكيد ما جاء في القرآن الكريم:

جاء في السُّنَّة النبوية الشريفة تأكيد لكثير من الأحكام التي أمر الله تعالى بها في القرآن الكريم. ومن ذلك، قصوله عَلَيْهُ: «إِنَّهُ لَا يَحِلُّ مَالُ امْرِئِ إِلَّا بطيبِ نَفْسٍ مِنْهُ» [رواه أحد]؛ ففي ذلك تأكيد لِما جاء في الآية الكريمة الدالَّة على تحريم أخذ شيء من أموال الناس بغير حقِّ. قال تعالى: ﴿يَآأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ أَمُولَاكُ وَالسَاء: ٢٩].

### ب. تفسير بعض ما جاء في القرآن الكريم وبيانه:

وضع القرآن الكريم قواعدَ عامَّةً للتشريع وأحكامًا إجماليةً غيرَ مُفصَّلة، فعملت السُّنَّة النبوية الشريفة على تفسير هذه القواعد والأحكام وبيانها على نحوٍ تفصيلي. قال تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلْيَكَ ٱلذِّكْرِ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلْيَهِمْ ﴾ [النحل: 32].

## وفيما يأتي أمثلة على ما فسَّرته وبيَّنته السُّنَّة النبوية الشريفة ممّا جاء في القرآن الكريم:

| دور السُّنَّة النبوية في التفسير والبيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ما جاء في القرآن الكريم                                   | المجال  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|---------|
| بيَّنت السُّنَّة النبوية أنَّ المراد بالظلم في الآية الكريمة هو الشِّرُك. فقد فهم الصحابة الكرام الشَّرُك. فقد فهم الصحابة الكرام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                           |         |
| بالظلم في الآية الكريمة هو جميع صور الظلم، فقالوا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُوْلَتَهِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم  |         |
| أَيُّنَا لَمْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ؟! فَقَالَ عَلَيْهِ: «لَيْسَ كَمَا تَظُنَّونَ، إِنَّمَا هُوَ الشَّرِكُ كَمَا قَالَ لُقْمَانُ لِابْنِهِ. ﴿ يَبُنِيَ لَا تُشْرِكُ بِٱللَّهِ إِنَّا اللَّهِ إِنَّا اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ إِنَّا الللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ إِنَّ اللللَّهُ الللللَّهُ إِنَّ اللللَّهُ إِنَّ الللللَّهُ إِنَّ الللللَّةُ إِنَّ الللللَّهُ إِنَّ اللللللَّةُ إِنَّ الللللَّهُ الللللللِّ اللللللِّ اللللللِّ الللللِّيْ الللللِّ الللللِّ اللللللللِّ الللللِّ اللللللِّ اللللللِّ اللللللِّ اللللللِّ اللللللِّ اللللللللِّ الللللللِّ اللللللللِّ الللللللللل | جاء لفظ (الظلم) في الآية الكريمة<br>عامًّا ليشمل كلَّ ظلم | العقيدة |
| الشِّرْكَ لَظُلَمُ عَظِيمٌ ﴾ [لقان: ١٣]» [متفق عليه]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | عاماً لیشمل کل طلم                                        |         |

|           | قال تعالى: ﴿وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ ﴾                  | فصَّلت السُّنَّة النبوية الشريفة عدد ركعات الصلاة                              |
|-----------|---------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
|           | [البقرة: ٤٣]                                            | وأوقاتها وسُنَنها وكيفيتها؛ فقد أمر ﷺ المسلمين                                 |
| العبادات  | جاء الأمر بالصلاة في الآية الكريمة                      | بالصلاة كِما كان يُصلِّي أمامهم، فقال: «صَلُّوا كَمَا                          |
|           | من دون بيان لكيفيتها وتفاصيلها                          | رَأَيْتُمُونِي أَصَلِّي الرواه البخاري]                                        |
|           | قال تعالى: ﴿مِنْ بَعُدِ وَصِيتَةٍ يُوصِى بِهَا          | بيَّنت السُّنَّة النبوية الشريفة مقدار الوصية، وحدَّدتها                       |
|           | أَوْ دَيِّنِ ﴾ [النساء: ١٢]                             | بألَّا تزيد على الثلث. قال رسول الله عَيْكَةٍ: «الثُّلُثُ،                     |
| المعاملات | جاء لفظ (وصية) في الآية الكريمة                         | وَالثُّلُثُ كَثِيرٌ" [متفق عليه]                                               |
|           | غير مُقيَّد بمقدار مُعيَّن                              | <b>Va</b>                                                                      |
|           | قال تعالى: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ ٱلْمَيْتَةُ وَٱلدَّمُ﴾ | بيَّنت السُّنَّةِ النبوية الشريفة المقصود بالمَيْتة والدَّم المُحرَّم،         |
|           | [المائدة: ٣]                                            | وفسَّرت كُلَّا منهما، واستثنت نوعين من أَنُواعِ المَّيْتة                      |
| المطعومات | جاء النص في الآية الكريمة عامًّا                        | والدماء من التحريم. قال الرسول عَلَيْكُمْ: «أُحِلَّتْ لِنا                     |
|           |                                                         | مَيْتَتَانِ، وَدَمانِ؛ فَأَمَّا الْمَيْتَتَانِ فَالْحوتُ وَالْجَرادُ، وَأَمَّا |
|           | * · · · ·                                               | الدَّمانِ فَالْكَبِدُ وَالطِّحالُ» [رواه ابن ماجه]                             |

### ج. إضافة أحكام جديدة لم تَردْ في القرآن الكريم:

ورد في السُّنَة النبوية أحكام كثيرة لم يَرِدْ ذِكْرها في القرآن الكريم، وأُمِر الناس بالعمل بها؛ لأنها وحي من الله تعالى. قال الرسول عَلَيْ : «أَلا إِنِّي أُوتِيْتُ الْكِتابَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ» [رواه أحد]. ومن ذلك: تحريم جمع الرجل في الزواج بين المرأة وعمَّتها، أو المرأة وخالتها في الوقت نفسه؛ إذ قال عَلَيْ : «لا يُجْمَعُ بَيْنَ الْمَرْأَة وَعَمَّتها، وَلا بَيْنَ الْمَرْأَة وَحَالتها» [متفق عليه]. وتحريم كلِّ ذي ناب من السِّباع؛ فقد قال عَلَيْ : «أَكُلُ كُلِّ ذي نابٍ مِن السِّباع حَرامٌ» [رواه مالك في المُوطَّأ]. وتحريم أكل لحوم الحُمُر الأهلية، ووجوب صدقة الفطر، وغير ذلك كثير.

# أُتَّعَاوَنُ وَأُحَدِّدُ

أَتَأَمَّلُ النصوص الشرعية الآتية، ثمَّ أُحَدِّدُ علاقة السُّنَّة النبوية بالقرآن الكريم (التأكيد، التفسير والبيان، الإضافة):

| دور السُّنَّة النبوية | السُّنَّة النبوية                                 | القرآن الكريم                                                      |
|-----------------------|---------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
|                       | قَالَ عِيْكِيَّ: «إِنَّ دِماءَكُمْ وَأَمْوالَكُمْ | قال تعالى: ﴿وَمَن يَقُـٰتُلُ مُؤْمِنًا مُّتَعَمِّدًا               |
|                       | عَلَيْكُمْ حَرامُمُ الرواه البخاري ومسلم]         | فَجَزَآؤُهُ، جَهَنَّهُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ                     |
|                       |                                                   | ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ و وَأَعَدَّ لَهُ و عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ |
|                       |                                                   | [النساء: ٩٣]                                                       |

| <br>قَالَ عِيَالِيَّةِ: (لِتَأْخُذُوا عَنِّي مَنَاسِكَكُمْ)                                                                         | قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| <br>[رواه مسلم]                                                                                                                     | إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ ٱلْعَالَمِينَ |
|                                                                                                                                     | [آل عمران: ۹۷]                                                            |
| <br>قَالَ عِيْكِيَّ: «حُرِّمَ لِباسُ الْحَريرِ                                                                                      | لم يَرِدْ نصُّ في القرآن الكريم عن تحريم لبس                              |
| <br>قَالَ عَلَيْهِ: «حُرِّمَ لِباسُ الْحَريرِ وَالذَّهَبِ عَلى ذُكورِ أُمَّتي، وَأُحِلَّ وَالذَّهَبِ عَلى ذُكورِ أُمَّتي، وَأُحِلَّ | الذهب والحرير على الرجال                                                  |
| <br>لِإِنَاتِهِمْ الرواه الترمذي]                                                                                                   |                                                                           |

# الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

واجبنا تجاه السُّنَّة النبوية الشريفة

نظرًا إلى أهمية السُّنَّة النبوية الشريفة ومكانتها؛ فقد ترتَّب على المسلمين واجبات تجاهها، من أهمها:

- أ . التمسُّك بها والتزامها: هذا الواجب هو من أعظم الواجبات تجاه سُنَّة النبي عَلَيْكَةِ. قال تعالى: ﴿ فَإِن تَنَزَعْتُمُ فَإِن تَنَزَعْتُمُ فَإِن تَنَزَعْتُمُ فَإِن تَنَزَعْتُمُ فَإِن اللهُ عَلَيْهُ وَٱلْمُومِ اللهُ عَلَيْهُ وَٱلْمُومِ اللهُ عَلَيْهُ وَالْمُومِ اللهُ عَلَيْهُ وَالرَّمُوعُ إِلَى سُنَّته بعد وفاته.
- ب. تعلُّمها وتعليمها: بيَّن سيِّدنا رسول الله عَلَيْ أَنَّ لتعلُّم الشُّنَّة النبوية وتعليمها فضلًا كبيرًا. قال رسول الله عَلَيْ أَنَّ لتعلُّم الشُّنَّة النبوية وتعليمها فضلًا كبيرًا. قال رسول الله عَلَيْ فَا فَقُهِ إِلَى عَلَيْ اللهُ امْرَءًا سَمِعَ مَقالَتي، فَوَعاها، فَبَلَّغَها؛ فَإِنَّهُ رُبَّ حامِلِ فِقْهٍ لَيْسَ بَفَقيهٍ، وَرُبَّ حامِلِ فِقْهٍ إِلَى مَنْ هُوَ أَفْقَهُ مِنْهُ الرواه الترمذي].
- ج. الرجوع إليها بوصفها مصدرًا تشريعيًّا: ينبغي الاستعانة بالسُّنَّة النبوية الشريفة لتعرُّف الأحكام الشرعية. قال تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحُكِّمُوكَ فِي مَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ شُمَّ لَا يَجِدُواْ فِيَ أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِن مَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ شُمَّ لَا يَجِدُواْ فِيَ أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِن اللهِ عَلَى اللهُ النساء: ٦٥].
- د. بذل الجهود لحفظها من الضياع: بذل العلماء المسلمون في مختلف العصور جهودًا كبيرةً في جمع السُّنَّة النبوية الشريفة، وتدوينها، وبيان صحيحها من ضعيفها.
- هـ. رَدُّ الشُّبُهات والدفاع عنها أمام المُشكِّكين: يكون ذلك بكتابة المُؤلَّفات، وتوظيف الفضائيات ووسائل التواصل الاجتهاعي في دحض مزاعم المُتحامِلين على الشُّنَّة النبوية، وعقد الندوات والمحاضرات التي تدافع عن السُّنَّة الشريفة وعلومها.



|       | و و و ه     |        | The state of the s |
|-------|-------------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ىقادە | مُ المُسْنَ | ∢ العي |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       |             |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس.                   |
|----------------------------------------------------------------|
| 1) أُقَدِّرُ السُّنَّة النبويَة الشريفة، وَأَلْتَزِمُ أحكامها. |
| (2                                                             |
| (3                                                             |



#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

- أُبِيِّنُ مفهوم كلِّ ممَّا يأتي:
- ب. حُجِّية السُّنَّة النبوية الشريفة.
- أ . السُّنَّة النبوية الشريفة.
- أُعَلِّلُ: عدم الاكتفاء بالقرآن الكريم مصدرًا للتشريع، ووجوب الرجوع إلى السُّنَّة النبوية الشريفة.
  - وَ أُوَضِّحُ بمثال دور السُّنَّة النبوية الشريفة في تأكيد ما جاء في القرآن الكريم.
    - أُعَدِّدُ ثلاثةً من واجبات المسلم تجاه السُّنَّة النبوية الشريفة.
- أَتَأَمَّلُ النصوص الشرعية الآتية الدالَّة على مكانة السُّنّة النبوية الشريفة، ثمَّ أُبيِّنُ وجه الاستدلال بها:

| وجه الاستدلال به | النص الشرعي                                                                              |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
|                  | قال تعالى: ﴿ وَمَا عَاتَنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَنَاهُمُ عَنْهُ فَٱنتَهُواْ |
|                  | وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ                                   |
|                  | قال تعالى: ﴿مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾                              |
|                  |                                                                                          |
|                  | قال تعالى: ﴿وَمَا يَنطِقُعَنِ ٱلْهَوَيَ ۞ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَخَيٌّ يُوحَىٰ ۞            |
|                  |                                                                                          |

أُحَدِّدُ فيها يأتي علاقة السُّنَّة النبوية الشريفة بالقرآن الكريم، بوضع إشارة (√) في العمود المناسب:

| سير والبيان | التفس | التأكيد | السُّنَّة النبوية الشريفة                                                                                                                              | القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-------------|-------|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             |       |         | قال رسول الله ﷺ: «الثَّلُثُ، وَالثَّلُثُ، وَالثَّلُثُ،                                                                                                 | قال تعالى: ﴿مِنْ بَعُدِ وَصِيَّةٍ يُوصِى اللهِ اللهِ عَلَمِ وَصِيَّةٍ يُوصِى اللهِ الهِ ا |
|             |       |         | قال رسول الله عَلَيْهِ: «إِنَّهُ لَا يَحِلُ مَالُ امْرِعِ إِلَّا بِطِيبِ يَعْلِيَهِ: «إِنَّهُ لَا يَحِلُ مَالُ امْرِعِ إِلَّلَا بِطِيبِ نَفْسٍ مِنْهُ» | قال تعالى: ﴿يَآأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْتُكُو اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُؤَلِّكُم تَأْتُكُم بَيْنَكُم بِيَّنَكُم بِالْبُنِطِلِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

- أَذْكُرُ ثلاثة جهود قام بها العلماء المعاصرون لخدمة السُّنَّة النبوية الشريفة.
  - 8 أَخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:
- 1. من الأحكام التي تُبَتَتْ في السُّنَّة النبوية الشريفة، ولم تَردْ في القرآن الكريم:
  - أ. تحريم الجمع بين الأختين في الزواج.
    - ب. تحريم الاعتداء على أموال الناس.
  - ج. تحريم الجمع بين البنت وعمَّتها في الزواج.
    - د . وجوب أداء الصلاة.
  - 2. الحُكْم الشرعي للأخذ بالسُّنَّة، والعمل بتوجيهاتها، هو:
  - ب. مستحب.

أ . واجب.

د . مندوب.

- جه مباح.
- 3. المثال الصحيح على دور السُّنَّة النبوية الشريفة في تفسير ما جاء في القرآن الكريم وبيانه، قول النبي عَلَيْهُ:
  - أ. «لا يُجْمَعُ بَيْنَ الْمَرْأَةِ وَعَمَّتِها، وَلا بَيْنَ الْمَرْأَةِ وَخالَتِها».
    - ب. «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي».
    - ج. «إِنَّ دِماءَكُمْ وَأَمْوِالَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرامٌ».
    - د . ﴿إِنَّهُ لَا يَحِلُّ مَالُ امْرِئِ إِلَّا بِطِيبِ نَفْسِ مِنْهُۗ﴾.
  - 4. مُؤلِّف كتاب (فتح الباري بشرح صحيح البخاري) هو الإمام:
    - ب. مسلم.

أ . النووي.

د . ابن حجر.

ج. أحمد.

- 5. من الأحكام التي ورد ذكرها في القرآن الكريم، وبيَّنتها السُّنَّة النبوية الشريفة:

أ . تحريم أكل لحوم الحُمُر الأهلية. ب. تحريم أكل المَيْتة.

د . تحريم كلِّ ذي ناب من السباع.

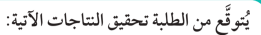
ج. وجوب صدقة الفطر.

## مراعاة الأعراف في الشريعة الإسلامية

الدرس 2

### نِتاجاتُ التَّعَلُّمِ





- بَيانُ مفهوم العُرف.
- تَوْضيحُ أهمية العُرف في التشريع الإسلامي.
- اسْتِنْتاجُ حُجِّية العُرف في التشريع الإسلامي.
  - ذِكْرُ ضوابط العمل بالعُرف.
  - الْحِرْصُ على الالتزام بالأعراف الحَسَنة.



# التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ الْقَبْلِيُّ

مصادر الأحكام الشرعية مُتعدِّدة، منها أربعة مصادر مُتَّفَق عليها، هي: القرآن الكريم، والسُّنَّة النبوية، والإجماع، والقياس. وتوجد مصادر تشريعية أُخرى اعتمد عليها كثير من العلماء في استنباط الأحكام الشرعية مثل العُرف.

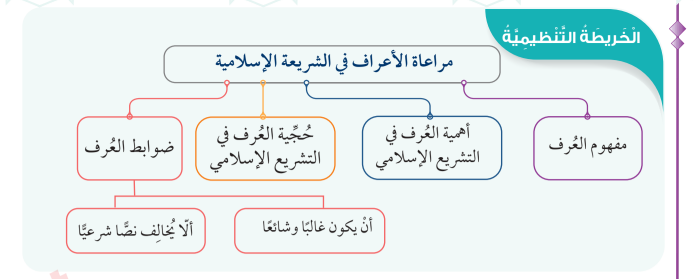
## أُناقِشُ

أُناقِشُ أفراد مجموعتي في أهمية تعدُّد المصادر التشريعية التي اعتمد عليها العلماء في استنباط الأحكام الشرعية.

الْفُهْمُ وَالتَّحْليلُ

العُرف واحد من المصادر التي يُعتمَد عليها في معرفة الأحكام التشريعية، وقد أخذ به الفقهاء في بعض الأحكام الشرعية.





## أَوَّلًا مفهوم العُرف وأهميته في التشريع الإسلامي

العُرف: هو كلُّ ما اعتاد الناس، وتقبَّلوه من أقوال وأفعال وتصرُّفات لا تتعارض مع مبادئ الشريعة الإسلامية وأحكامها.

وقد أقرَّ الإسلام الناس على ما كان عندهم من عادات وأعراف وأخلاق حَسَنة. قال رسول الله عَلَيْهُ: "إِنَّمَا بُعِثْتُ لِأُتَمِّمَ مَكَارِمَ الْأَخْلَقِ" [رواه البيهقي]؛ فقد كان العرب في الجاهلية يجمعون الدِّية، ثمَّ يعطونها أهل المقتول في حالة القتل الخطأ، ولمّا جاء الإسلام، أقرَّ الناس على ذلك. قال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنَ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَئًا وَمَن قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَئا فَتَحَرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ وَدِيةٌ مُّسَلَمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ إِلَّا أَن يَصَّدَّقُولُ النساء: ٩٢].



العادة: ما تكرر من أفعال وأقوال بين الناس. والعادة والعُرف يُستعمَلان بمعنى واحد عند الفقهاء.



كذلك تعارف أهل المدينة المُنوَّرة قبل الإسلام على بيع السَّلَف؛ إذ كانوا يبيعون ثهار النخيل، ويقبضون ثمن أمن أمنوَّرة قبل الإسلام على بيع السَّلَف؛ إذ كانوا يبيعون ثهار النخيل، ويقبضون ثمنها؛ على أنْ تُسلَّم الثهار في وقت مُؤجَّل مُعيَّن، وقد أقرَّهم النبي عَيْ على ذلك، وحدَّد لهم شروطه التي تتوافق مع أحكام الإسلام؛ فقال عَيْ : «مَنْ أَسْلَفَ فِي شَيْءٍ فَلْيُسْلِفْ فِي كَيْلٍ مَعْلُومٍ، وَوَزْنٍ مَعْلُومٍ، إِلَى أَجَلٍ مَعْلُومٍ» [متفق عليه].

وتتمثَّل أهمية العُرف في التشريع الإسلامي في أنَّه يُسهِّل على الناس حياتهم لاعتيادهم عليه؛ ما يرفع في عنهم الحَرَج والمَشقَّة، ويُحقِّق مصالحهم الدنيوية في بيوعهم وزواجهم وعلاقاتهم المُتعدِّدة.

# أَرْجِعُ وَأَسْتَدْكِرُ أَرْجِعُ وَأَسْتَدْكِرُ

أَرْجِعُ إلى أحد كتب السيرة النبوية، ثم المُتُلْكِرُ منه نوع التجارة التي قام بها النبي عَلَيْهِ بهال أُم المؤمنين السيّدة خديجة على قبل البعثة، وكانت ممّا تعارف عليه أهل قريش.

.....

# ثانيًا حُجِّية العُرف في التشريع الإسلامي

ثَبَتَتْ حُجِّية العُرف في القرآن الكريم والسُّنَّة النبوية المُشرَّفة. ومن ذلك:

- أ. قول الله تعالى: ﴿وَعَلَى ٱلْمَوْلُودِ لَهُ وِرْزَقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ﴾ [البقرة: ٢٣٣]؛ فالمرجع في مقدار ما يجب من نفقة على الأب لأولاده وزوجته هو العُرف.
- ب. قول الله تعالى: ﴿فَكَفَّارَتُهُ وَإِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهَلِيكُمُ أَو كِسُوتُهُم ﴿ [المائدة: ٨٩]. والعُرف هو المُحدِّد لمقدار أوسط ما يُطعَم الناس، أو يُلبِسهم في تقدير كَفَّارة الحَنْث باليمين (الحَنْث باليمين: عدم الوفاء باليمين).
- ج. قول النبي عَلَيْةِ: «ما رآهُ الْمُسْلِمونَ حَسَنًا، فَهُوَ عِنْدَ اللهِ حَسَنٌ» [رواه أحمد]؛ فالأمر المتعارف عليه تعارُفًا حَسَنًا. بين المسلمين يُعَدُّ من الأمور التي يُقِرُّها الإسلام؛ لأنَّ مجموع المسلمين لا يتعارفون إلّا على ما كان حَسَنًا.

# ثالثًا ضوابط العمل بالعُرف

بيَّن العلماء مجموعة من الضوابط التي يجب تحقُّقها في العُرف حتى يُعمَل به، وعن طريقها يُمكِن تمييز العُرف الصحيح من العُرف الفاسد. وهذه أهمُّها:

أ . أَنْ يكون العُرف غالبًا وشائعًا بين الناس، بحيث يكون جزءًا معتادًا من حياتهم اليومية. ومن الأمثلة على ذلك، تعارُف الناس في بعض البلدان على جعل المَهْر على جزأين: مُعجَّلٍ يُقبَض عند كتابة العَقْد، ومُؤجَّل يُقبَض بعد الزفاف.

# أُناقِشُ

أُناقِشُ أفراد مجموعتي في العبارة الآتية: «العُرف يُبْنى على السلوك الإيجابي لمعظم الناس، لكنَّ الإجماع يُبْنى على اتفاق مُجتهدي الأُمَّة».

ب. ألَّا يُخالِف العُرف نصًّا شرعيًّا؛ لأنَّ مخالفةَ العُرفِ النصَّ الشرعيَّ تُبطِل العملَ به، ويصبح العُرف فاسدًا؛ فالمرجع أوَّلًا إلى النصِّ، ثمَّ يلجأ الناس إلى العُرف إذا لم يوجد نصٌّ شرعى في المسألة. ومثاله: تعارُف بعض الناس على عادة الثأر من أهل القاتل؛ بـأنْ يقتلوا غير القاتل. فهذا عُرف لا يجوز العمل به؛ لمخالفته قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ لُوزَرَ أَخُرَىٰ ﴾ [فاطر: ١٨].

# أَتَأَمَّلُ وَأُصَنَّفُ

# أَتَأَمَّلُ الأعراف الآتية، ثمَّ أُصَنِّفُها إلى عُرف صحيح وعُرف فاسد:

| فاسد | صحيح | الغُرف                                    |
|------|------|-------------------------------------------|
| 6    |      | لبس الذكور الحرير، والتحلّي بالذهب        |
|      |      | حرمان المرأة من الميراث                   |
|      | a//  | تحديد الدوام اليومي للموظفين بثماني ساعات |
|      | 93   | تقديم الخاطب الهدايا لمخطوبته             |

# صُورٌ مُشْرِقَةٌ

اتفق أهل مكَّة الْكرَّمة قبل الإسلام على إنصاف المظلوم، ونشر العدل، وعقدوا من أجل ذلك حلف الفُضول، فتعاقدوا وتعاهدوا على ألّا يجدوا بمكَّة مظلومًا إلّا نصروه، وكانوا على مَنْ ظَلَمَهُ حتى تُرَدَّ عليه مَظْلمته، وقد رضى النبي عَيْدٌ عن هذا الحلف؛ لأنَّه يتفق مع تعاليم الإسلام في الدعوة إلى التعاون على إقامة العدل ونصرة المظلوم. قال عَيْكَةٍ: «لَقَدْ شَهدْتُ مَعَ عُمومَتي حِلْفًا في دارِ عَبْدِ اللهِ بْن جَدْعانَ، وَلَوْ دُعِيتُ بِهِ فِي الْإِسْلَامِ لَأَجَبْتُ ارواه البيهقي].

# أُبْدي رَأْيي





- 1) إخراج أقرباء القاتل من البلدة التي يسكنونها إلى بلدة أُخرى، فيما يُسمّى الجَلْوة العشائرية.
  - 2) إطلاق العِيارات النارية في المناسبات والأفراح.

# الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

صاغ العلماء عددًا من القواعد الفقهية المُستنبَطة من آيات القرآن الكريم والأحاديث النبوية الشريفة، مثل: قاعدة (لا ضرر ولا ضرار)، وقاعدة (المَشقَّة تجلب التيسير). وهذه القواعد يُرجَع إليها في استنباط الأحكام الشرعية الفقهية، وبعض هذه القواعد الفقهية تستند إلى العُرف. ومن القواعد الفقهية المُستندة إلى العُرف:

أ . العادة مُحكَّمة: يُقصد بذلك أنَّ ما اعتاده الناس من أقوال وأفعال فيما بينهم يُعَدُّ دليلًا على حُكْم مسألة ما إذا لم يوجد نصُّ صريح من القرآن الكريم، أو السُّنَة النبوية المُطهَّرة بخلافها. ومن الأمثلة على ذلك أنَّ النبي عَلَيْهُ جعل المِثقال أداة تقدير الأشياء التي توزن وزنًا، وهي الأداة التي تعارف عليها أهل مكَّة لأنَّهم أهل تجارة، وجعل المُدَّ والصاع أداة تقدير ما يُقدَّر بالكيل، وهي الأداة التي تعارف عليها أهل المدينة المُنوَّرة؛ لأنَّهم أهل زراعة. قال رسول الله عَلَيْهُ: «الْوَزْنُ: وَزْنُ أَهْلِ مَكَّة، وَالْمُكيالُ: مكيالُ أَهْلِ الْمَدينَة» آرواه أبو داود].



### أَتَوَقَّفُ

المثقال: قطعة من الذهب تزن (4.25)غرام.

المُلِّدُ: هو ما يُعادِل حَفْنة بيد الرجل المُعتدل.

الصاع: هـو ما يُعـادِل (4) حُفَن بيد الرجل المُعتدِل.

ب. المعروف عُرفًا كالمشروط شَرْطًا: يُقصَد بذلك أنَّ ما تعارف عليه الناس في تعاملاتهم يقوم مقام الشَّرْط، وإنْ لم يُذكر صريحًا، ما دام العُرف صحيحًا، ولا يتعارض مع النصوص الشرعية. قال رسول الله عَيَيَّة: «الْمُسْلِمونَ عَلَى شُروطِهِمْ» [رواه أبو داود]، ومثاله أنَّ البيع إذا تمَّ بين طرفين بعُمْلة الدينار، فإنَّ العُرف يقضي بأنَّ الدينار المقصود هو دينار البلد الذي بيع به، لا دينار بلد آخر. وفي حال كان البيع في الأردن، وذُكِر الثمن بالدينار من دون تحديد أيِّ دينار، فإنَّ الذهن ينصرف إلى الدينار الأردني. وإذا كان البيع في العراق، انصرف الذهن إلى الدينار العراقي.

# الْقِيَمُ الْمُسْتَفَادَةُ

| أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس.<br>1) أُقَدِّرُ إقرار الإسلام الأعراف الحَسَنة بين الناس. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <br>(2                                                                                                 |
| <br>(3                                                                                                 |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

- أُبيِّنُ مفهوم العُرف.
- أُوَضِّحُ أهمية العُرف في التشريع الإسلامي.
- أُبِيِّنُ دلالة النصوص الشرعية الآتية على حُجِّية العُرف:
- أ . قال تعالى: ﴿وَعَلَى ٱلْمَوْلُودِ لَهُ وِرِزْقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ﴾.
- ب. قال تعالى: ﴿فَكَفَّارَتُهُ وَ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أُوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمُ أَوْكِسَوَتُهُمْ ﴾.
  - ج. قال النبي عَيْكِية: «ما رَآهُ الْمُسْلِمونَ حَسَنًا، فَهُوَ عِنْدَ اللهِ حَسَنٌ».
- 4 أَتَأَمَّلُ الحديث النبوي الشريف الآتي، ثمَّ أُجيبُ عن الأسئلة التي تليه: قال النبي ﷺ: «لَقَدْ شَهِدْتُ مَعَ عُمومَتي حِلْفًا في دارِ عَبْدِ اللهِ بْنِ جَدْعانَ، وَلَوْ دُعِيتُ بِهِ فِي الْإِسْلامِ لَأَجَنْتُ».
  - أ . ما اسم هذا الحلف؟
  - ب. متى عُقِد هذا الحلف؟
  - ج. ما العُرف الذي أقرَّه الحديث النبوي الشريف؟
    - 5 أُخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:
  - 1. من الأعراف والعادات التي تتعارض مع قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ ﴾:
  - ب. التعاون في دفع الدِّية في القتل الخطأ.

أ . الثأر.

د. التعاون في دفع فداء الأسير.

- ج. تأجيل جزء من المَهْر.
- 2. إحدى الآتية من الأعراف التي أقرَّها الإسلام:
- ب. حرمان المرأة من المراث.

أ. قتل الأسرى.

د . بيع السَّلَف.

- ج. الزواج من غير مَهْر.
- 3. من القواعد الفقهية التي تستند إلى عَدِّ العُرف مصدرًا من مصادر التشريع:
  - ب. المُشقَّة تجلب التيسير.
- أ . الضرورات تبيح المحظورات.
- د . الضرورة تُقدَّر بقَدْرها.
- ج. المعروف عُرفًا كالمشروط شَرْطًا.

#### الدرس ح**قوق الزوجين** 4

# نِتاجاتُ التَّعَلُّمِ

# يُتوقَّع من الطلبة تحقيق النتاجات الآتية:

- بَيانُ الحقوق المشتركة بين الزوجين.
- تَعَرُّفُ حقوق الزوجة على زوجها.
  - تَعَرُّفُ حقوق الزوج على زوجته.
- تَقْديرُ اهتمام الإسلام بحقوق الزوجين.



## التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ

بيّن الإسلام الأُسس التي ينبغي مراعاتها عند اختيار كلِّ من الزوج والزوجة؛ لكي تسود الطمأنينة والمودَّة والرحمة بينها، وتخلو الحياة الزوجية من أيَّة خلافات ومشاحنات. قال رسول الله ﷺ: "تُنْكَحُ الْمَرْأَةُ لِأَرْبَعِ والرحمة بينها، وتخلو الحياة الزوجية من أيَّة خلافات ومشاحنات. قال رسول الله ﷺ المرأة لمالِها، وَلِحسَبِها، وَجَمالِها، وَلِدينِها؛ فَاظْفَرْ بِذاتِ الدِّينِ تَربَتْ يَداكَ» [رواه البخاري ومسلم]. وقد حَثَّ ﷺ المرأة وأولياءها على اختيار الزوج المناسب لها؛ فقال ﷺ: "إذا خَطَبَ إِلَيْكُمْ مَنْ تَرْضُونَ دينَهُ وَخُلُقَهُ فَزَوِّجوهُ. إلّا تَفْعلوا تَكُنْ فِتْنَةٌ فِي الْأَرْض وَفَسادٌ عَريضٌ» [رواه الترمذي].

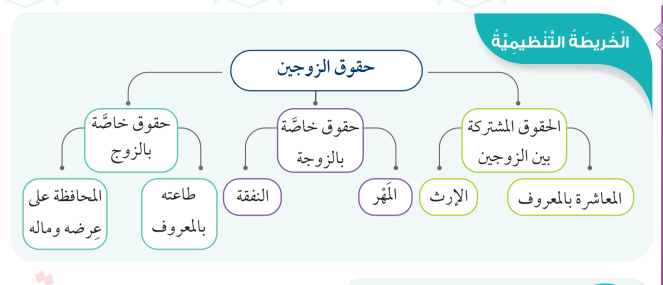
#### أناقش

وجَّه النبي ﷺ المسلمين إلى الأساس المشترك في اختيار كلِّ من الزوجين للآخر، لكنَّه لم يستثنِ الأَسبابِ الأُخرى. أُناقِشُ زملائي/ زميلاتي في ذلك.

#### .....

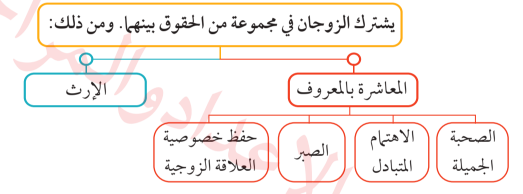
## الْفَهْمُ وَالتَّحْليلُ

حدَّدت الشريعة الإسلامية حقوق الزوجين وواجباتها التي تتناسب مع طبيعتها وقدرتها والدور المطلوب من كلِّ منها، وأمرتها بالقيام بهذه الواجبات وأداء هذه الحقوق. قال ﷺ: «أَلا إِنَّ لَكُمْ عَلَى نِسائِكُمْ حَقًّا، وَلِنِسائِكُمْ حَقًّا» [رواه الترمذي]. وهذه الحقوق منها ما هو مشترك بين الزوجين، ومنها ما هو خاصُّ بكلِّ منها.



## الحقوق المشتركة بين الزوجين

أُوَّلًا



- أ. المعاشرة بالمعروف: حَثَّ الإسلام كُلَّا من الزوجين أنْ يُعامِل الآخر بالمعروف والإحسان. قال تعالى: ﴿وَعَاشِرُ وَهُنَّ بِٱلْمَعُرُوفِ ﴾ [النساء: ١٩]، وقال ﷺ: ﴿خَيْرُكُمْ خَيْرُكُمْ لِأَهْلِهِ، وَأَنا خَيْرُكُمْ لِللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِل
- 1) الصحبة الجميلة: يتحقَّق ذلك بالاحترام والتقدير المتبادل بينهما، والرفق، وانتقاء أجمل الألفاظ، والعمل على إيجاد جوِّ من الحوار البَنّاء، والبُعْد عن التعنيف، وتجنُّب الإساءة المادية والإساءة المعنوية، والتجاوز عن الأخطاء، وألّا يُثقِل أحدهما على الآخر بكثرة المطالب، وألّا يُكلِّفه فوق طاقته.
- 2) الاهتمام المتبادل: من ذلك أنْ يكون كلَّ منهما موضع اهتمام الآخر، فيعمل على مراعاة مشاعره، وإدخال السرور في قلبه، والتجمُّل وإظهار الزينة له، والوفاء بحاجاته قَدْر الاستطاعة. قال ابن عبّاس عبّاس ﴿ إِنِّي لَا الْمَرْأَةُ ﴾ [رواه ابن أبي شيبة].
- 3) الصبر: يكون ذلك بأنْ تصبر الزوجة على زوجها إذا أصابته فاقة أو ضائقة مادية، وأنْ تتحمَّله في مرضه وهمومه، وأنْ يصبر الزوج على زوجته إذا مَرَّت بتغيُّرات صِحِّية أو نفسية، وأنْ يتعامل معها بها يتناسب مع وضعها في هذه الحال.

4) حفظ خصوصية العلاقة الزوجية: لا يجوز لأيِّ من الزوجين أنْ يُفْشِي سِرَّ الآخر وعيوبه، أو أنْ يُطلع أحدًا على حياتهما الزوجية، حتى لو كان أقرب الناس إليهما؛ لأنَّ ذلك يؤدي إلى نشوء الخلافات، والشعور بعدم الطمأنينة، ونفور أحدهما من الآخر. وقد حذَّر النبي عَلَيْهُ من نشر الأسرار الزوجية، فقال على مِنْ أَشَرِّ النّاسِ عِنْدَ اللهِ مَنْزِلَةً يَوْمَ الْقِيامَةِ، الرَّجُلُ يُفْضِي إلى امْرَأَتِهِ، وَتُفْضِي إلَيْهِ، ثُمَّ يَنْشُرُ سرَّها» [رواه مسلم] (يُفْضِي إلى امْرَأَتِه، وتُفْضِي إلى امْرَأَتِه، وتُفْضِي إلى امْرَأَتِه، وتُفْضِي إلى امْرَأَتِه، وتُفْضِي إلى الْمَرَأَتِه، وتُفْضِي إليه الله على الله على الله المُراتِه، وتُفْضِي إليه الله على الله على الله على الله المُور والأسرار الزوجية الخاصَة).

# صُوَرٌ مُشْرِقَةٌ

قيل لأحد الصالحين وقد أراد طلاق زوجته: ما الذي يريبك منها؟ فقال: العاقل لا يهتك سترًا، فلمّا طلَّقها قيل له: لم طلَّقتها؟ فقال: مالي ولامرأة غريبة.

ب. الإرث: يرث الزوج زوجته كما ترث الزوجة زوجها عند كتابة عَقْد الزواج. وقد بيَّن الله تعالى ميراث كلِّ من الزوجين مُفصَّلًا في سورة النساء.

# أَتَعاوَنُ وَأَصِفُ

أَتَعاوَنُ مع أفراد مجموعتي، وَأَصِفُ أهمية إعطاء المرأة حقَّها من الميراث، وأثر ذلك في الأُسرة.

## ثانيًا حقوق خاصّة بالزوجة

يترتَّب على عَقْد الزواج حقوقٌ للزوجة على زوجها. ومن هذه الحقوق:



أ . المَهْر: يجب المَهْر للزوجة على زوجها عند عَقْد الزواج؛ وهو مبلغ من المال يدفعه الزوج لزوجته؛ تكريبًا لها، وتأكيدًا لصِدْق رغبته في الزواج بها. قال تعالى: ﴿وَءَاتُواْ ٱلنِسَاءَ صَدُقَتِهِنَّ نِحُلَةً ﴾ [النساء: ٤] (صَدُقَتِهِنَّ: الصداق اسم من أساء المَهْر، نِحُلةً: هَدِيَّة)، وقال النبي ﷺ للصحابي الذي أراد الزواج: «فَالْتَمِسْ وَلَوْ خَاتَمًا مِنْ حَدِيدِ» [رواه البخاري].

والمَهْر حتُّ للزوجة، ولها أنْ تتصرَّف فيه كيفها شاءت، ولا يجوز لأحد أنْ يأخذ منه شيئًا إلَّا بطيب نفس

وقد حَثَّ الإسلام على التيسير في المهور؛ لكيلا يَحول ارتفاع المهور دون إقبال الشباب على الزواج، لكنَّه لم يجعل للمَهْر حَدًّا أعلى أو حَدًّا أدنى؛ مراعاةً لاختلاف أحوال الناس وظروفهم.

ب. النفقة: يجب على الزوج أنْ يُنفِق على زوجته بعد كتابة العَقْد، حتى لو كانت غنية. قال تعالى: ﴿وَعَلَى ٱلْمَوْلُودِ لُّهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] (ٱلمُمَوِّلُودِ لَهُ: الزوج). وتشمل النفقة توفير ما تحتاج إليه الزوجة من مسكن وطعام وكُسْوَة وعلاج، وهي تُقدَّر بحسب حالة الزوج عُسرًا أو يُسرًا؛ شرط ألَّا تقلُّ عن مقدار ما يكفيها لتعيش حياة كريمة. قال تعالى: ﴿لِيُنفِقَ ذُو سَعَةِ مِّن سَعَيَّهِ ۚ وَكَن قُدِرَعَلَيْهِ رِزْقُهُ و فَلْيُنفِقَ مِمَّآ ءَاتَكُ ٱللَّهُ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا ءَاتَهَا مَسَيَجْعَلُ ٱللَّهُ بَعْدَعُسْرِ يُسْرَكُ ﴿ [الطلاق:٧].



### قَضِيَّةٌ لِلنِّقاش

إذا كانت المرأة موظفة، فهل يعني ذلك أنْ يمتنع زوجها عن الإنفاق عليها أم أنَّه يتعيَّن عليهما أنْ يتعاونا معًا؟ **أناقِشُ** أفراد مجموعتي في ذلك.

ثالثًا حقوق خاصَّة بالزوج

كما أنَّ للزوجة على زوجها حقوقًا، فإنَّ للزوج على زوجته حقوقًا واجبةً عليها. ومن هذه الحقوق:

من الحقوق الخاصّة بالزوج المحافظة على عرضه وماله طاعته بالمعروف

أ . طاعته بالمعروف: من الواجب على الزوجة احترام زوجها وتقديره وطاعته فيها يرضى الله تعالى؛ لقول رسول الله ﷺ: «إِذَا صَلَّتِ الْمَرْأَةُ خُمْسَهَا، وَصَامَتْ شَهْرَهَا، وَحَفِظَتْ فَرْجَهَا، وَأَطَاعَتْ زَوْجَهَا، قِيلَ لَهَا ادْخُلِي الْجَنَّةَ مِنْ أَيِّ أَبْوَابِ الْجَنَّةِ شِئْتِ» [رواه أحد]. وهذا لا يعني أنْ يتعسَّف الزوج في هذا الحقّ، فيأمر زوجته بم لا تستطيع، أو بما فيه معصية لله تعالى. قال عَيْكَةٍ: «لَا طَاعَةَ لِلَخْلُوقِ فِي مَعْصِيةِ اللهِ ﷺ: ورواه أحد].

# قَضِيَّةٌ لِلنِّقَاشِ

أُناقِشُ أفراد مجموعتي في التصرُّف الآتي:

إنفاقها بالمعروف دون إسراف أو تبذير.

"منع زوج زوجته من زيارة أقاربها، ومنعهم من زيارتها"، ثمَّ أُدَوِّنُ توجيهات ونصائح لهذا الزوج.

ب. المحافظة على عِرْضه وماله: من الواجب على الزوجة المحافظة على عِرض زوجها، وألّا تأذن في بيته لأحد لا يرغب فيه. قال رسول الله ﷺ: «لَا يَحِلُّ لِلْمَرْأَةِ أَنْ تَصُومَ وَزَوْجُهَا شَاهِدٌ إِلّا بِإِذْنِهِ، وَلَا تَأْذَنَ فِي بَيْتِهِ إِلّا بِإِذْنِهِ» [رواه البخاري]. ومن واجباتها أيضًا ألّا تتصرَّف في ماله إلّا بإذنه، فإنْ أعطاها إذنًا عامًّا وجب أنْ يكون

# أَسْتَدِلُّ أَسْتَدِلُّ

أَسْتَدِلَّ بِالحديث الشريف الآتي على حقوق الزوج على زوجته كها بيَّنها النبي ﷺ: قال ﷺ: «خيرُ النِّساءِ تَسُرُّكَ إِذا أَبْصَرْتَ، وَتُطيعُكَ إِذا أَمَرْتَ، وَتُحْفَظُ غَيْبَتَكَ في نَفْسِها وَمالِكَ» [رواه الطبراني].

#### 🏅 صُوَرٌ مُشْرِقَةٌ



لمّا وقع أبو العاص زوج السيّدة زينب في بنت رسول الله على أسيرًا بعد انتصار المسلمين في بدر، وكانت ماتزال في مكّة المُكرّمة ولمّا تُهاجِر بعدُ، ظهر وفاء زينب في لزوجها؛ إذ أخذت تبذل ما في وُسْعها لتخليص زوجها من الأَسْر؛ فعن عائشة في قالت: «لمّا بعث أهل مكّة في فداء أُسَر ائِهم بعثت زينب في فداء أبي العاص بهال، وبعثت فيه بقلادة لها كانت عند خديجة أدخلتها بها على أبي العاص، فلمّا رآها رسول الله على رقّ لها رقّة شديدة، وقال: «إِنْ رَأَيْتُمْ أَنْ تُطْلِقوا لَها أَسيرَها، وَتَرُدّوا عَلَيْها الّذي لَها»، فقالوا: نعم [رواه الحاكم]، فأطلق رسول الله على أبي العاص من الأَسْر، وأخذ عليه عهدًا حين يرجع إلى مكّة أنْ يسمح لزينب في بالهجرة إلى المدينة المُنوّرة، فوقى أبو العاص بذلك، فكان على يُثْني عليه، ويقول: «أَنْكَحْتُ أَبا الْعاصِ بْنَ الرّبيع، فَحَلّا ثَنِي، وصَدَقنِي» [رواه البخاري ومسلم] (أَنْكَحْتُ: زوّجْتُ).

# الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

## ثمرات قيام كلِّ من الزوجين بحقوق الآخر:

لقيام كلِّ من الزوجين بحقوق الآخر ثمرات إيجابية تعود على الأُسرة والمجتمع. ومن ذلك:

أ . طاعة الله تعالى باتِّباع أوامره في الأحكام الخاصَّة بالزوجين.

ب. استقرار الحياة الزوجية، وحماية الأُسرة من التفكُّك والانهيار، والبُعْد عن الخلافات الزوجية.

ج. تحقيق الغاية من الزواج، وإنجاب أفراد صالحين يعرفون حقوقهم وواجباتهم.

د . قوَّة المجتمع، وتماسكه، وانتشار الأمن فيه.



| س.    | لِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرسيَّ                 | اُسْتَخ  |
|-------|--------------------------------------------------------|----------|
| ِجين. | رِّرُ حرص الإِسلام على حقوق الزو<br>دُّرُ حرص الإِسلام | 1) أُقَا |
|       |                                                        | ( -      |



#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

أَتَأُمَّلُ القول الآتي، ثمَّ أُجيبُ عما يليه:

- «إِنِّي لَأُحِبُّ أَنْ أَتَزَيَّنَ لِلْمَرْأَةِ كَمَا أُحِبُّ أَنْ تَتَزَيَّنَ لِي».

ب. ما دلالة هذا القول؟

أ . مَن القائل؟

2 أُعَلِّلُ مَا يأتي:

أ . لا يجوز الأحد الزوجين أنْ يُطلِع أحدًا على حياتهما الزوجية، حتى لو كان أقرب الناس إليهما.

ب. حَثَّ الإسلام على التيسير في المهور.

أُوضِّحُ ثلاثةً من الأمور التي تتحقَّق بها الصحبة الجميلة بين الزوجين.

4 أُعَدُّدُ ثلاثةً من الأمور التي تشملها النفقة.

5 أُبِيِّنُ حدود طاعة الزوجة لزوجها.

6 أَسْتَنْتِجُ دلالة النصوص الشرعية الآتية:

أ . قال تعالى: ﴿وَءَاتُواْ ٱلنِّسَاءَ صَدُقَاتِهِنَّ نِحُلَّةً ﴾.

ب. قال رسول الله عَلِيلَةِ: «لَا يَحِلُّ لِلْمَرْأَةِ أَنْ تَصُومَ وَزَوْجُهَا شَاهِدٌ إِلَّا بِإِذْنِهِ، وَلَا تَأْذَنَ فِي بَيْتِهِ إِلَّا بإِذْنِهِ».

ج. قال رسول الله ﷺ: «إِذَا صَلَّتِ الْمَرْأَةُ خَمْسَهَا، وَصَامَتْ شَهْرَهَا، وَحَفِظَتْ فَرْجَهَا، وَأَطَاعَتْ زَوْجَهَا، وَخَفِظَتْ فَرْجَهَا، وَأَطَاعَتْ زَوْجَهَا، قِيلَ لَهَا ادْخُلِي الْجُنَّةُ مِنْ أَيِّ أَبْوَابِ الْجُنَّةِ شِئْتِ».

وَ أَخْتَارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:

1. جميع الحقوق الآتية مشتركة بين الزوجين، باستثناء:

أ . الصبر.

د . النفقة.

ب. الصحبة الجميلة.

ج. حفظ خصوصية العلاقة الزوجية.

2. من الحقوق الواجبة للزوج على زوجته:

أ . النفقة.

ب. المحافظة على عِرضه وماله.

د . لا شيء ممّا ذُكِر.

ج. المَهْر.

3. يدلُّ قوله ﷺ: «إِنَّ مِنْ أَشَرِّ النَّاسِ عِنْدَ اللهِ مَنْزِلَةً يَوْمَ الْقِيامَةِ، الرَّجُلُ يُفْضي إلى امْرَأَتِهِ، وَتُفْضي إلى امْرَأَتِهِ، وَتُفْضي إلَى امْرَأَتِهِ، وَتُفْضي إلَىٰه، ثُمَّ يَنْشُرُ سرَّها» على:

أ . وجوب حفظ خصوصية العلاقة الزوجية.

ج. وجوب الصحبة الجميلة.

ب. وجوب الاهتمام بشؤون المنزل.

د . إباحة استمتاع كلِّ من الزوجين بالآخر.

الدرس تنظيم ال

## تنظيم النسل وتحديده

# نِتاجاتُ التَّعَلُّمِ

## يُتوقّع من الطلبة تحقيق النتاجات الآتية:

- بَيانُ مفهوم كلِّ من: تنظيم النسل، وتحديد النسل.
- تَوْضيحُ حُكْم كلِّ من: تنظيم النسل، وتحديد النسل.
  - التَّفْرِيقُ بين تنظيم النسل وتحديد النسل.
  - تَقْديرُ عناية الإسلام بحياة الإنسان وصحَّته.



# التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ

تُعَدُّ المحافظة على استمرار النوع الإنساني مقصدًا من المقاصد الكبرى للشريعة الإسلامية، وقد جعل الإسلام الزواج وسيلة لذلك. قال تعالى: ﴿ يَنَأَيْهُا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَلِحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ الإسلام الزواج وسيلة لذلك. قال تعالى: ﴿ يَنَأَيْهُا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَلِحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِن الصور، ورتَّب على ذلك مِنْهُمَا رَجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً ﴾ [النساء: ١]. وحرَّم قتل النفس، أو الإضرار بها بأيِّ صورة من الصور، ورتَّب على ذلك العقاب في الدنيا، والوعيد في الآخرة.

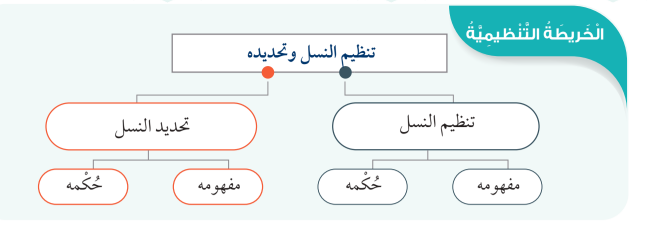
## أَتَدَبَّرُ وَأُبَيِّنُ

أَتَدَبَّرُ مع أفراد مجموعتي قوله تعالى: ﴿مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٢]، ثمَّ أُبيِّنُ الحكمة من اعتبار قتل نفس واحدة ظُلمًا بمنزلة قتل الناس جميعًا.

.....

# الْفَهْمُ وَالتَّحْليلُ

اعتنى الإسلام بالنسل الذي هو من أهمِّ مقاصد الزواج، وبيَّن الأحكام المُتعلِّقة بتنظيم النسل وتحديده.



# أوَّلًا مفهوم تنظيم النسل، وحُكْمه

تنظيم النسل: هو اتخاذ وسيلة مشروعة لإيجاد مُدَد زمنية متباعدة بين مَرّات الحمل.

أباح الإسلام تنظيم النسل عند توافر الأسباب والدوافع، وجعله قرارًا فرديًّا، يتمُّ بموافقة الزوجين؛ فقد أباح النبي عَيْكِ لأصحابه وسيلة العزل، كما جاء عن جابر في قال: «كُنّا نعزل على عهد رسول الله عَيْكُ، فبلغ ذلك نبي الله، فلم ينهنا» [رواه مسلم]. وهذا يدلُّ على أنَّ تنظيم النسل مباح لدواع عِدَّة، منها:



العزل: هو وسيلة من وسائل منع الحمل. ويباح استخدام الوسائل الحديثة المشروعة التي تمنع حدوث الحمل إنْ أُمِن ضررها. الصّحّة الإنجابية: اكتهال السلامة البدنية والنفسية لعيش حياة هنيئة وآمنة.

- أ . الحفاظ على الصِّحَّة الإنجابية للأُمِّ، ودفع الضرر عنها، وبخاصَّة إذا كانت لا تلد ولادة طبيعية، وتحتاج إلى إجراء عملية كلَّ مَرَّة، والخشية على حياة الأُمِّ بسبب تتابع الحمل.
- ب. منح الزوجين الوقت اللازم للعناية بأطفالهما؛ الكيلاتسوء صِحَّتهم، وتختلَّ تربيتهم؛ تخفيفًا عن الزوجين، وتحقيقًا لمصلحة الأولاد. قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ عُرُ اللهُ مِكُمُ اللَّهُ مِنْ المُعَلَى المِنْ اللهُ الله
- ج. وجود مرض ضارِّ أو مُعْدٍ في الزوجين أو في أحدهما، يرجى شفاؤه، وقد ينتقل إلى أولادهما. قال رسول الله عَلَيْةِ: «لا ضَرَرَ، وَلا ضِرارَ» [رواه مالك]؛ فيُنصَح بتأخير الحمل لحين العلاج.
  - د . حاجات اجتماعية واقتصادية مُعتبَرة شرعًا، مثل: التفرُّغ للدراسة، وطبيعة العمل.

### قَضِيَّةٌ لِلنِّقاشِ

أَناقِشُ أفراد مجموعتي في العبارة الآتية: «تنظيم النسل لا يتعارض مع الدعوة النبوية إلى تكثير النسل في قول رسول الله عَيَايَةٍ: «تَزَوَّجوا الْوَدودَ الْوَلودَ؛ فَإِنِّي مُكاثِرٌ بِكُمُ الْأُمَمَ» [رواه أبو داود]».

تحديد النسل: هو اتخاذ الإجراءات التي تمنع الحمل بصفة دائمة، مثل: استئصال رَحِم المرأة؛ سواء أكان ذلك بعد إنجاب عدد من الأولاد، أم ابتداء من غير ضرورة طبية.

### يُعَدُّ تحديد النسل بهذا الوصف أمرًا مُحرَّمًا، استنادًا إلى الدليلين الآتيين:

أ . معارضته حكمة التشريع الإسلامي في الحَثِّ على الزواج، والتكاثر الذي يُسهم في تحقيق غاية عمارة الأرض. قال تعالى: ﴿هُوَ أَنشَأَكُمْ مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَٱسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا ﴾ [هود: ٦١].

ب. معارضته العقيدة الإسلامية إذا كان ذلك لداعى الخوف على الرزق؛ فقد بيَّنت النصوص الشرعية أنَّ الله تعالى تكفَّل برزق الأبناء والآباء. قال تعالى: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ أَوْلِلَا لَمْ خَشْيَةَ إِمْلَقِّ خَنْ نَرَزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ ﴾ [الإسراء: ٣١].

> أمّا إذا وُجدت ضرورة فلا مانع من تحديد النسل ما دامت الأسباب قائمة؛ عملًا بقاعدة (الضرورات تبيح المحظورات). ومن الأمثلة على ذلك: إصابة الزوجين أو أحدهما بمرض ضارِّ ومُعْدِ لا يُمكِن شفاؤه، وينتقل إلى الأطفال. والخوف المُؤكَّد على حياة الأُمِّ بسبب الحمل؛ شرط أنْ يكون ذلك بعد استشارة الطبيب الثقة المُؤتمَن.



#### أَتَوَقَّفُ

#### الضرورات تبيح المحظورات:

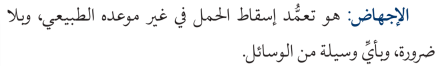
قاعدة فقهية تعنى أنَّ المَنهيَّ عنه شرعًا يباح فعله عند الضرورة، والحاجة الشديدة، مثل إباحة أكل المَيْتة في حال الجوع الشديد، كما في المجاعات.

# أَتَأَمَّلُ وَأُصَنَّفُ

# أَتَأُمَّلُ الأمثلة الآتية، ثمَّ أُصَنِّفُها إلى عملية تنظيم للنسل، أو تحديد له:

| تحديد للنسل | تنظيم للنسل | المثال                                           |
|-------------|-------------|--------------------------------------------------|
|             |             | استئصال رَحِم المرأة                             |
|             |             | امتناع المرأة عن الإنجاب حتى تُكمِل دراستها      |
|             |             | تشريع قانون مُلزِم للأُسَر بالتوقُّف عن الإِنجاب |
|             |             | بعد عدد مُعيَّن من الأطفال                       |
|             |             | عدم حمل الزوجة حتى تشفى من مرضها                 |

# الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ





أفتى العلماء بحرمة الاعتداء على الجنين وإسقاطه؛ لأنّه داخل في عموم النهي عن الاعتداء على النفس التي حرَّم الله تعالى قتلها إلّا بالحقّ. قال تعالى: ﴿ وَمَن يَقَ تُلُ مُؤْمِنَ اللّهُ تَعَلَى مُدَّا فَجَ زَا قُوهُ وَ جَهَ نَّمُ خَلِدًا

فِيهَا وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ و وَأَعَدَّ لَهُ و عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٩٣]. أمّا إذا كان بقاء الحمل مُهدِّدًا لحياة الأُمَّ فيفتى بجواز الإجهاض في هذه الحالة ؛ إنقاذًا لحياتها بقرار طبى.



باستخدام الرمز المجاور (QR Code)، أَرْجِعُ إلى فتوى دائرة الإفتاء الأردنية لِتَعَرُّفِ مزيد عن الحُكْم الشرعي للإجهاض.

## الْقِيَمُ الْمُسْتَفَادَةُ

| عافظة عليها. | أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس.<br>1) أُقَدِّرُ قيمة النفس البشرية، وَأَسْعى إلى الم |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              | (2                                                                                                |
|              | (2                                                                                                |
|              |                                                                                                   |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

### أُبِيِّنُ مفهوم كلِّ ممَّا يأتي:

ب. تحديد النسل.

أ . تنظيم النسل.

د . الإجهاض.

ج. العزل.

- 2 أَذْكُرُ ثلاثة دواع مُعتبرة لإباحة تنظيم النسل.
  - (3) أُوضِّحُ حالةً يباح فيها تحديد النسل.
- 4 أُبِيِّنُ تعارُض تحديد النسل مع عقيدة المسلم، استنادًا إلى قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ أَوْلَدَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَقِ ۖ نَحَنُ لَعُلُمُ تَعَارُض تحديد النسل مع عقيدة المسلم، استنادًا إلى قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ أَوْلَدَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَقِ ۖ نَحَنُ لَعُنُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْدَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ اللّهُ عَلَّ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَا عَلّهُ عَلَى ال
  - أضع إشارة (√) بجانب العبارة الصحيحة، وإشارة (X) بجانب العبارة غير الصحيحة فيما يأتي:
    - أ . ( ) يُعَدُّ حفظ النسل أحد المقاصد الشرعية الكبرى للإسلام.
      - ب. ( ) يباح تنظيم النسل بأيِّ وسيلة مُمكِنة.
- ج. ( ) وجود مرض ضارٍّ أو مُعْدِ يرجى شفاؤه في الزوجين من مُسوِّغات التحديد الدائم للنسل.
  - د. ( ) إذا خاف الزوجان على مسألة الرزق، فيجوز لهم تحديد النسل.
    - 6 أُخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:
    - 1. من الأمثلة على إحدى الوسائل المُحرَّمة لتنظيم النسل:
      - أ . استئصال الزوجة الرَّحِم من غير حاجة طبية.
        - ب. العزل.
      - ج. المباعدة بين مُدَد الحمل بالوسائل الطبية الحديثة.
        - د . الإجهاض.
    - 2. يندرج حُكْم جواز أكل المَيْتة في حال الجوع الشديد ضمن قاعدة:
      - أ العادة مُحكَمة.
      - ب. الضرورات تبيح المحظورات.
        - ج. المُشقَّة تجلب التيسير.
      - د . المعروف عُرفًا كالمشروط شَرْطًا.

#### نِتاجاتُ التَّعَلُّم



- بَيانُ مفهوم الأمن الغذائي.
- اسْتِنْتاج أهمية الأمن الغذائي.
- تَوْضيحُ التشريعات الإسلامية لتحقيق الأمن الغذائي.
  - اقْتراحُ حلول مناسبة للمحافظة على الأمن الغذائي.
    - الْحِرْصُ على نعمة الغذاء.



## التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ الْقَبْلِيُّ

جعل الله تعالى حفظ النفس البشرية من مقاصد الشريعة الإسلامية، فشَرَعَ من الأحكام ما يُحقِّق لها المصالح، ويدرأ عنها المفاسد؛ فحرَّم الاعتداء عليها أو إيذاءها، ودعا الإنسان إلى الاهتمام بصحَّته، وذلك بتناول الغذاء الصِّحِي لاستمرار حياته، وبناء جسده بناءً سليمًا خاليًا من الأمراض؛ ليكون قادرًا على أداء واجبات تحقيق العبودية لله تعالى وإعمار الأرض.

### أَتَدَبَّرُ وَأَسْتَنْتَجُ

أَتَدَبَّرُ الآية الكريمة الآتية، ثمَّ أَسْتَنْتِجُ منها العلاقة بين استقرار المجتمع والأمن من الجوع: قال تعالى: ﴿ فَلْيَعْبُدُواْ رَبَّ هَاذَا ٱلْبَيْتِ ۞ ٱلَّذِي أَطْعَمَهُم مِّن جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِّنْ خَوْفٍ ۞ [قريش: ٣-٤].

# الْفَهْمُ وَالتَّحْليلُ

يُعَدُّ الأمن الغذائي هدفًا استراتيجيًّا لمختلف دول العالَم؛ لذا هيَّأ الإسلام الأسباب اللازمة لتحقيقه، ووضع السُّبُل الكفيلة للمحافظة عليه.



### مفهوم الأمن الغذائي

الأمن الغذائي: هو توفير الغذاء الصِّحِّي الكافي الذي يلبّي حاجات أفراد المجتمع في مختلف الظروف.

## أهمية الأمن الغذائي

يُعَدُّ الأمن الغذائي ركيزة من ركائز الحياة المستقرة الآمنة، لجميع الناس؛ لذا تسعى مختلف الدول لتأمين مخزونها الاستراتيجي من السلع الغذائية اللازمة للإنسان. قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّ اَجْعَلُ هَاذَا بَلَدًا عَلَى الإنسان. قال رسول الله عَيْهُ: عَلَمَ الله تعالى على الإنسان. قال رسول الله عَيْهُ: عَلَمَ وَالنَّمَرَةِ وَالبقرة: ١٢٦]. وهو من أعظم نِعَم الله تعالى على الإنسان. قال رسول الله عَيْهُ: المَنْ أَصْبَحَ مِنْكُمْ آمِنًا فِي سِرْبِهِ، مُعَافًى فِي جَسَدِه، عِنْدَهُ قُوتُ يَوْمِه، فَكَأَنَّما حِيزَتْ لَهُ الدُّنْيَا» [رواه الترمذي] (سِرْبِهِ: أهله، ومجتمعه، حِيزَتْ لَهُ الدُّنْيَا» [ونظرًا إلى أهمية الأمن الغذائي؛ فقد امتنَّ الله على قريش بنعمة الأمن؛ فلم يجافوا، وبنعمة الأمن الغذائي؛ فلم يجوعوا. قال تعالى: ﴿فَلْيَعْ بُدُولْ رَبَّ هَذَا ٱلْبَيْتِ ﴿ ٱللَّذِي الله عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

## اً أَتَدَبَّرُ وَأُعَلِّلُ

أَتَدَبَّرُ الآية الكريمة الآتية، ثمَّ أُعَلِّلُ عَدَّ الأمن الغذائي من النِّعم التي امتنَّ الله تعالى بها على الناس: قال تعالى: ﴿ وَٱذْ كُرُ وَاْ إِذْ أَنتُمْ قَلِيلٌ مُّسْ تَضْعَفُونَ فِى ٱلْأَرْضِ تَخَافُونَ أَن يَتَخَطَّفَكُمُ ٱلنَّاسُ فَاوَلاكُمْ وَأَيَّدَكُمْ بِضَرِهِ وَرَزَقَكُمْ مِّنَ ٱلطَّيِّبَتِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [الأنفال: ٢٦].

#### التشريعات الإسلامية لتحقيق الأمن الغذائي

جاءت الشريعة الإسلامية بجُمْلة من التشريعات التي تُحقِّق الأمن الغذائي للمجتمع، أبرزها:

أ . الالتزام بتقوى الله تعالى، والتوبة، والاستغفار، وصِلة الأرحام وشكر نِعَم الله تعالى؛ فهذه جميعًا سبب لرفع البلاء. وقد عَدَّ الإسلام حدوث المجاعة أو نقص الغذاء من أنواع البلاء الذي ينزل بذنوب العباد. قال تعالى: ﴿وَضَرَبَ اللهُ مَثَلَا قَرْيَةَ كَانَتَ ءَامِنَةَ مُّطَمَيِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّن كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرَتْ فَال تعالى: ﴿وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتَ ءَامِنَةً مُّطَمَيِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّن كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللهِ فَأَذَاقَهَا الله له لِمَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصَنعُونَ ﴾ [النحل: ١١٢]. وكان النبي عَلَيْهُ في حالات القحط والجفاف يُسارع إلى دعاء الله تعالى، قائلًا : «اللّهُمُ أَغِثْنَا، اللّهُمَّ أَغِثْنَا» [رواه البخاري ومسلم].



ب. العناية بالزراعة؛ أَوْلَى الإسلام الزراعة عناية كبيرة. وحَثَّ المسلمين على استغلال الأراضي والانتفاع بها. وقد بيَّن النبي على استغلال الأراضي والانتفاع بها. وقد بيَّن النبي على أحاديث كثيرة، منها قوله عَلَيْ: «ما مِنْ مُسْلِم يَغْرِسُ غَرْسًا، أَوْ يَزْرَعُ زَرْعًا، فَيَأْكُلُ مِنْهُ طَيْرٌ، أَوْ إِنْسانٌ، أَوْ بَهيمَةً يَعْرِسُ غَرْسًا، أَوْ يَزْرَعُ زَرْعًا، فَيَأْكُلُ مِنْهُ طَيْرٌ، أَوْ إِنْسانٌ، أَوْ بَهيمَةً

إِلَّا كَانَ لَهُ بِهِ صَدَقَةٌ المتفق عليه]. وكذلك حَتَّ عَلَي استصلاح الأراضي وزراعتها، وأباح لمَنْ استصلح أرضًا لا مالك لها أنْ يتملَّكها بإذن ولى الأمر؛ إذ قال عَلَيْهُ: «مَنْ أَحْيَا أَرْضًا مَيِّتَةً فَهِيَ لَهُ» [رواه الترمذي].

وكذلك نهى عن كلِّ ما يُلحِق الضرر بالقطاع الزراعي، مثل الاعتداء على الأشجار بحرقها أو قطعها، وكانت وصية النبي على والخلفاء من بعده هي عدم قطع الشجر حتى في زمن الحرب؛ فقد وصّى الخليفة أبو بكر الصدّيق الجيش قائلًا: «ولا تغرقوا نخلًا، ولا تحرقوا زرعًا، ولا تقطعوا شجرةً مثمرةً» [رواه البيهقي].

- ج. العناية بالثروة الحيوانية؛ فقد حَثَّ الإسلام على العناية بالثروة الحيوانية؛ لِما لها من منافع كثيرة للإنسان. ومن ذلك أنَّه دعا إلى تربية الأنعام، والاعتناء بها، وتوفير الطعام والماء لها، وعدم إيذائها. قال تعالى: ﴿وَٱلْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفْءُ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ [النحل: ٥]. كذلك نهى الإسلام عن الصيد الجائر، مثل الصيد للهو والعبث. قال رسول الله على الله عن إنْسانٍ يَقْتُلُ عُصْفورًا فَها فَوْقَها بِغَيْرِ حَقِّها إلا سَأَلَهُ اللهُ عَنْها» [رواه الحاكم].
- د. الدعوة إلى الاعتدال في تناول الطعام والشراب، والنهي عن الإسراف والتبذير. قال تعالى: ﴿وَكُلُواْ وَلَا تُشْرِفُواْ وَلَا تُشْرِفُواْ إِلَّا اللّهِ عَلَيْهِ الْمُسْرِفِينَ ﴾ [الأعراف: ٣١]. وقال النبي عَلَيْةٍ: «ما مَلاَ آدَمِيُّ وِعاءً شَرَّا مِنْ بَطْنِهِ، وَاللّهُ لِنَهُ مِنْ صُلْبَهُ، فَإِنْ كَانَ وَلا بُدَّ فاعِلًا فَثُلُثُ لِطَعامِهِ، وَثُلُثُ لِشَرابِهِ، وَثُلُثُ لِنَفْسِهِ» بِحَسْبِ ابْنِ آدَمَ لُقَيْهاتٌ يُقِمْنَ صُلْبَهُ، فَإِنْ كَانَ وَلا بُدَّ فاعِلًا فَثُلُثُ لِطَعامِهِ، وَثُلُثُ لِشَرابِهِ، وَثُلُثُ لِنَفْسِهِ» [رواه الترمذي].

| لإرشادات الملائمة للحَدِّ منها: | أَقْتَرِحُ ا | السلوكين الآتيين، ثمَّ | کر سره<br><b>قوم</b> |
|---------------------------------|--------------|------------------------|----------------------|
|---------------------------------|--------------|------------------------|----------------------|

- إعداد بعض الناس كمِّيات كبيرة من الطعام تزيد على الحاجة في الأعراس وغيرها من المناسبات الاجتهاعية.

- الإسراف في شراء كمِّيات زائدة على الحاجة من أصناف المواد الغذائية المُتنوِّعة.

أَتَوَقَّفُ

نظام الحسبة: نظام للرقابة على الأماكن العامّة، مثل الأسواق، ثُشرِف عليه هيئة مُكلَّفة من ولي الأمر؛ صيانة للمجتمع، وحفظا للحين، وتحقيقًا لمصالح الناس. الاحتكار: حبس السلع التي تشتدُّ حاجة الناس إليها، وعدم بيعها حال عدم وجود بديل لها بهدف رفع سعرها.

ه. العناية بالأسواق؛ فقد نظّم الإسلام الأسواق على أساس المنافسة الحُرَّة ضمن ضوابط وقِيَم أخلاقية أسهمت في تهذيب التعاملات التجارية. وقد وضع المسلمون نظامًا للرقابة أطلق عليه العلماء اسم نظام الحِسْبة؛ للتأكُّد من خُلُوِّ المعاملات من الغِشِّ والاستغلال والاحتكار، وكان رسول الله عليه يُراقِب الأسواق بنفسه، ويحرص على ضبط الموازين والمكاييل؛ فقد مَرَّ النبي عَلَيْ على كومة طعام، فأدخل يده فيها، فنالت أصابعه بللًا، فقال عَلَيْ : «مَا هَذَا يَا صَاحِبَ الطَّعَام؟»، قال: أصابتُهُ السَّماءُ يا رَسولَ الله، قالَ عَلَيْ : «أَفَلا جَعَلْتهُ فَوْقَ الطَّعَامِ كَيْ يَرَاهُ النَّاسُ، مَنْ غَسَّ فَلَيْسَ مِنِّي» [رواه مسلم]. وقد الطَّعَامِ كَيْ يَرَاهُ النَّاسُ، مَنْ غَسَّ فَلَيْسَ مِنِّي» [رواه مسلم]. وقد

ضبط الإسلام أحكام البيع، مثل تحريمه الاحتكار. قال رسول الله عَيَيا الله عَيَيا الله عَلَيا الله عَلَيْ عَ

### أُفَكِّرُ وَأُبِيِّنُ



1) باع تاجر سلعًا منتهية الصلاحية عن طريق صفحته في إحدى وسائل التواصل الاجتماعي، وروَّج لهذه السلع بوصفها عروضًا مُغريةً.

2) امتناع تاجر عن بيع السلع التي تشتدُّ حاجة الناس إليها، ولا توجد عند غيره؛ بُغْيَةَ رفع أسعارها.

3) تلاعب تاجر بالموازين المُستخدَمة في محلِّه التجاري.

## أَبْحَثُ عَنْ

| لؤسسات الحكومية الأردنية التي تُعْنى بتحقيق الأمن | نة الإنترنت، ثمَّ أَ <b>بْحَثُ</b> فيه عن أبرز الم | أَرْجِعُ إلى شبك |
|---------------------------------------------------|----------------------------------------------------|------------------|
|                                                   | طنين، ثمَّ أُدَوِّنُ مصدر المعلومة.                | الغذائي للموا    |

# الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

قدَّم القرآن الكريم أُنموذج تخطيط مُحْكمًا لتحقيق الأمن الغذائي عن طريق تحقيق الاكتفاء الذاتي، وتوفير مخزون استراتيجي من الغذاء، وتجنُّب حدوث مجاعة أو نقص في الغذاء، واستخدام طرائق فاعلة لمعالجة مشكلة الجفاف والقحط، وقد تمثَّل ذلك في تخطيط سيِّدنا يوسف السِّكُ أيام المجاعة.

قال تعالى: ﴿قَالَ تَزْرَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ دَأَبَا فَمَا حَصَدتُّهُ فَذَرُوهُ فِي سُنْبُلِهِ ۚ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّا تَأْكُونَ ﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِنَ بَعَدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفِيهِ بَعْدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْطِرُونَ ﴿ ثُو يَأْتِي مِنْ بَعَدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْطِرُونَ ﴿ ثُو يَا لَكُ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْطِرُونَ ﴿ ثَا لَكُ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْطِرُونَ ﴾ [يوسف: ٤٧- ٤٩].

من أُسس الأمن الغذائي التي اتَّبعها سيِّدنا يوسف السِّك:

- 1. زيادة الإنتاج، وبيان كيفية الأدّخار والاستهلاك، وذلك بالتركيز على زراعة الحبوب؛ فهي محور الأمن الغذائي.
- 2. إدارة التخزين، ببيان طريقة توزيع المخزون على سنوات القحط والجدب والأزمات الزراعية، فيما يُعرَف حديثًا بتأمين المخزون الاستراتيجي من الغذاء، تبعًا لحاجات الناس.

## الْقِيَمُ الْمُسْتَفَادَةُ

| نتخلِص بعض القِيَم المستفادة من الدرس.    |   |
|-------------------------------------------|---|
| ) أَشْكُرُ الله تعالى على نِعَمه الوفيرة. | 1 |
| (                                         | 2 |
|                                           | _ |



#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

ب. نظام الحِسْبة.

- أُبيِّنُ مفهوم كلِّ ممَّا يأتي:
  - 2 أ. الأمن الغذائي.

أُوَضِّحُ أثر السلوكين الآتيين في اختلال الأمن الغذائي:

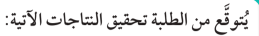
أ. ترك الأراضي الزراعية من دون عناية.

ب. ممارسة التُّجّار الغِشَّ والاحتكار.

- أُحَدِّدُ مظاهر عناية الإسلام بالثروة الحيوانية.
- 4 أَذْكُرُ أهمية تحقيق الأمن الغذائي للمجتمعات.
  - 5 أَخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:
- 1. قال تعالى: ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةَ كَانَتْ ءَامِنَةً مُّطْمَيِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّن كُلِ مَكَانِ فَكَ مَثَلًا قَرْيَةً كَانِّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانِّهُ عَاللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصِّنَعُونَ ﴾. أشارت الآية الكريمة إلى تشريع إسلامي يؤدي إلى تحقيق الأمن الغذائي، هو:
  - أ. العناية بالزراعة.
    - ج. العناية بالأسواق.
      - 2. من الإرشادات التي يُنصَح بها للعناية بالزراعة:
      - أ. تربية الأنعام. ب. العناية بالأسواق.
  - ج. استصلاح الأراضي. د. الاعتدال في تناول الطعام والشراب.
    - 3. من أُسس الأمن الغذائي التي اتَّبعها سيِّدنا يوسف الطِّيُّالا:
    - أ. العناية بالثروة الحيوانية. بالثروة التخزين.
    - ج. النهى عن الإسراف.
- 4. قال تعالى: ﴿ وَكُلُواْ وَالشَّرَبُواْ وَلَا تُتُعرِفُوَّا إِنَّهُ وَلَا يُحِبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾. أشارت الآية الكريمة إلى تشريع إسلامي يؤدّي إلى تحقيق الأمن الغذائي، هو:
  - أ. الاعتدال في تناول الطعام والشراب. ب. العناية بالأسواق.
    - ج. العناية بالزراعة.

#### نِتاجاتُ التَّعَلُّم





- بَيانُ مفهوم الوحدة الوطنية، وأهميتها.
- تَوْضيحُ توجيهات الإسلام لتحقيق الوحدة الوطنية.
  - الْحِرْصُ على تمتين العلاقة بين أبناء الوطن الواحد.



أَتَوَقَّفُ

لاستمراره، هي:

يرتكز الوطن على مُقوِّمات ضرورية

الأرض، والشعب، والنظام السياسي

المُتمتِّل في السلطات الشلاث:

التشريعية، والتنفيذية، والقضائية.

## التَّعَلُّمُ الْقَبْلِيُّ

الإنسان كائن اجتماعي بطبعه؛ فهو يعيش منذ القدّم في في الدين، أو العِرْق، أو اللغة؛ لذا ينبغي أنْ يكون هذا التنوُّع

كذلك حَثَّ الإسلام على الوحدة والتعاون وتقبُّل الآخر، ودعا

تجمُّعات سُكَّانية تعمل على تمتين الروابط بين أفرادها. وقد جاء الإسلام ليُعزِّز هذه الروابط بين الناس، ويدعو إلى استمرارها بين أبناء الوطن الواحد، حيث يعيش على أرضه أناس قد يختلفون والاختلاف مَدْعاةً للوحدة والقوَّة، لا مُنطلَقًا للفُرْقة والضعف.

إلى نبذ الفُرْقة؛ لذا آخي النبي عَيَالِيَّ بين المسلمين من مهاجرين وأنصار في المدينة المُنوَّرة، فأصبحوا مجتمعًا متهاسكًا تسوده المحبَّة والمودَّة، ويجمعهم نظام واحد. قال تعالى: ﴿وَٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَآهُ فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ } إِخُوانَا ﴾ [آل عمران: ١٠٣].

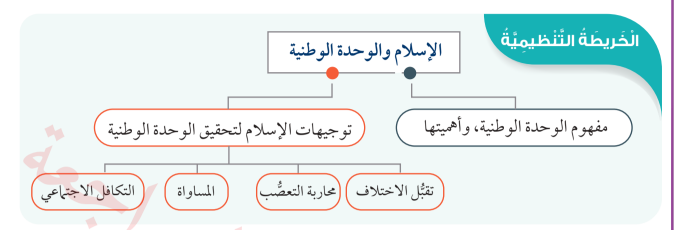
### أُفَكِّرُ وَأُبَيِّنُ

أُفكِّرُ في مؤاخاة النبي ﷺ بين المهاجرين والأنصار، ثمَّ أُبيِّنُ أثر ذلك في وحدة أبناء مجتمع المدينة.



# الْفَهْمُ وَالتَّحْليلُ

تُعَدُّ الوحدة الوطنية أحد أهمِّ المُقوِّمات التي تجمع بين أبناء الوطن الواحد. وقد وجَّه الإسلام إلى مجموعة من المبادئ والأحكام التي تضمن ديمومة هذه الوحدة.



### أوَّلًا مفهوم الوحدة الوطنية، وأهميتها

الوحدة الوطنية: هي تماسك أبناء الوطن، وتحابُّهم، وانتهاؤهم إلى بلدهم، والتفاني في خدمته، والدفاع عنه من دون النظر إلى الاختلافات العِرْقية والدينية والثقافية.

وقد عَدَّ الإسلام الوحدة الوطنية فريضة؛ لِما لها من أهمّيةٌ كبيرة في تحقيق استقرار الوطن ونمائه وتطوُّره في المجالات جميعها، وحماية أبنائه من الفتن، ونشر الأمن بينهم، وجعلهم قوَّة يُمكِنها التصدي لأيِّ عدوان خارجي، والمحافظة على مكتسباتهم.



ذلك يقتضي تعاون أبناء المجتمع وتآلفهم ووحدتهم. قال تعالى: ﴿هُوَ أَنشَأَكُمْ مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَٱسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا ﴾ [هود: ٦١]. وهي تعمل أيضًا على تمكين الناس من أداء واجباتهم الدينية والدنيوية.



أَقْرَأُ النص الشرعي الآتي، ثمَّ أَسْتَنْتِجُ منه أسباب الخير التي دعا بها نبي الله إبراهيم هَ لَكَّة المُكرَّمة وأهلها: قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُرُرِبِّ ٱجْعَلُ هَذَا بَلَدًا ءَامِنَا وَٱرْزُقَ أَهْلَهُ مِنَ ٱلثَّمَرَتِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُ م بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ [البقرة: ١٢٦].

وجَّه الإسلام إلى مجموعة من المبادئ التي تُدعِّم الوحدة الوطنية بين مُكوِّنات الشعب. وهذه أهمُّها: أ. تأكيد مبدأ الأخوَّة الإنسانية على أساس أنَّ جميع الناس يرجعون إلى أصل واحد، وأنَّ الهدف من تنوُّع لغاتهم وأعراقهم وأجناسهم تحقيق التعارف والتعاون بينهم. قال رسول الله ﷺ: «النَّاسُ بَنُو آدَمَ، وَآدَمُ خُلِقَ مِنْ تُراب» [رواه الترمذي].

# أَرْجِعُ وَأَسْتَذْكِرُ

أَرْجِعُ إلى أحد كتب السيرة النبوية المُطهَّرة، ثمَّ أَسْتَذْكِرُ منه مجموعة من الصحابة الكرام ﷺ من أصول غير عربية، كان لهم شأن عظيم في مجتمع المدينة المنوّرة.

ب. الدعوة إلى التعايش بين أبناء المجتمع على اختلاف أديانهم ومعتقداتهم؛ فقد أنشأ النبي على بعد الهجرة مجتمعًا ضَمَّ المسلمين وغيرهم.

ج. محاربة كلِّ صور التعصُّب والعنصرية التي تُفرِّق بين أبناء الوطن الواحد. قال رسول الله عَيْكَةُ مُحذِّرا من العنصرية: «دَعُوها؛ فَإِنَّها مُنْتِنَةً" [رواه البخاري].

## أَتَأُمَّلُ وَأُبَيِّنُ

أَتَأُمَّلُ خُطبة حَجَّة الوداع، ثمَّ أُبَيِّنُ واحدًا من توجيهات النبي ﷺ في محاربة العنصرية، وتأكيد وحدة أبناء المجتمع الواحد.

د. المساواة بين جميع أفراد المجتمع في الحقوق والواجبات؛ فقد جاء في وثيقة المدينة المُنوَّرة: «وَإِنَّهُ مَنْ تَبعَنا مِنْ يَهودٍ، فَإِنَّ لَهُ النَّصْرَ وَالْأَسْوَةَ، غَيْرَ مَظْلومينَ، وَلا مُتَناصَر عَلَيْهمْ [سيرة ابن هشام].

هـ. السعى لتحقيق التكافل بين أفراد المجتمع، للوصول بهم إلى الحياة الكريمة، بتقديم العون لكلِّ محتاج. قال رسول الله ﷺ: «مَثَلُ الْمُؤْمِنينَ في تَوادِّهِمْ وَتَراحُمِهمْ وَتَعاطُفِهمْ مَثَلُ الْجَسَدِ؛ إذا اشْتَكي مِنْهُ عُضْوُ تَداعى لَهُ سائِرُ الْجَسَدِ بالسَّهَرِ وَالْحُمّى ارواه البخاري ومسلم].

### · و . الدعوة إلى الاجتماع و التحذير من الفُرْقة. قال تعالى: ﴿ وَلَا تَنَزَعُواْ فَتَفْشَالُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ ﴾ [الأنفال: ٤٦].



### أَرْجِعُ وَأُبَيِّنُ



باستخدام الرمز المجاور (QR Code)، أَرْجِعُ إلى رسالة عمّان، ثمَّ أُبَيِّنُ أهميتها في الإسهام في تحقيق الوحدة الوطنية.

## صُوَرٌ مُشْرِقَةً



يُعَدُّ الأردن أَنموذجًا مُميَّزًا للوحدة الوطنية، والتهاسك والتلاحم بين أبنائه؛ إذ يعيش فيه مواطنون يُمثِّلون تنوُّعًا عِرْقيًّا، ودينيًّا. وقد حافظ أبناء كلِّ عِرْق ودين على ثقافتهم ودينهم، واندمجوا جميعًا في المجتمع الأردني بوصفهم مواطنين لهم الحقوق نفسها، وعليهم الواجبات نفسها؛ ما أسهم في قوَّة الوطن، ووحدة شعبه.

> ودعائم الوحدة الوطنية في الأردن قويَّة، وعلى رأسها: القيادة الهاشمية التي تُؤكِّد أنَّ وحدة أبناء الوطن وخدمتهم من أولوياتها في الحُكْم، والقوّات الْمسلَّحة الأردنية (الجيش العربي)، والأجهزة الأمنية المختلفة التي نَذَرت نفسها للدفاع عن الوطن وأبنائه، ومحاربة كلِّ ما يَمسُّ بهذه



الوحدة، إضافةً إلى وعي المواطنين بأهمية المحافظة على الوحدة الوطنية وتقويتها، وعلى ما يجمعهم من إرث حضاري وتاريخي مشترك، والتمسُّك بالقِيَم الدينية التي تدعو إلى المحافظة على الوحدة الوطنية.

# الْإِثْراءُ وَالتَّوَسُّعُ

تُمثّل الأُمَّة الإسلامية جماعات من الناس، يجمعها دين واحد، وإطار تاريخي وحضاري ومصالح مشتركة. وقد قدَّمت هذه الأُمَّة للبشرية نموذجًا رائعًا في جميع الجوانب. قال تعالى: ﴿إِنَّ هَاذِهِ مَا أُمَّتُ مُ أُمَّتُ مَا أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٩٢].

والوحدة الوطنية لا تتعارض مع وحدة الأُمَّة الإسلامية؛ لأنَّ تحقيق الوحدة الوطنية من أكبر أسباب وحدة الأُمَّة الإسلامية، ومن ثَمَّ يتعيَّن على أبناء الوطن الواحد القيام بواجبهم تجاه أُمَّتهم، بالتزام توجيهات الإسلام في المحافظة على وحدة الأُمَّة الإسلامية عن طريق ما يأتى:

أ. تأكيد مبدأ الأُخوَّة الإيمانية. قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ [الحجرات: ١٠].

ب. محاربة أسباب الفُرْقة والاختلاف، (مثل: التعصُّب المذهبي، والتعصُّب الطائفي، والتعصُّب القَبَلي، والتعصُّب الفرْقة التي يبتُّها أعداء الأُمَّة من داخلها وخارجها. قال تعالى: ﴿ وَلَا تَنَزَعُواْ فَتَفَشَّا وُاْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمُ ﴾ [الأنفال: ٤٦].

ج. السعي الإظهار التكامل بين أفراد الأُمَّة الواحدة، والاعتزاز بها، والمحافظة على منجزاتها، والدفاع عنها، والحرص على وحدتها، ونصرة أبنائها، والتعاون معهم.

## الْقِيَمُ الْمُسْتَفَادَةُ

| أَسْتَخْلِصُ بعض القِيَم المستفادة من الدرس. |
|----------------------------------------------|
| 1) أُحِبُّ وطني، وَأَحْرِصُ على وحدته.       |
| <br>(2                                       |
| <br>(3                                       |

#### التَّقْويمُ وَالْمُراجَعَةُ

أُبِيِّنُ مفهوم كلِّ مِمَّا يأتي: أ . الوحدة الوطنية.

ب. الأُمَّة الإسلامية.

أُوَضِّحُ ثلاثة أمور تدلُّ على أهمية الوحدة الوطنية.

- أبيّنُ دلالة النصوص الشرعية الآتية على توجيهات الإسلام لتحقيق الوحدة الوطنية:
- أ . قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِّن ذَكَرِ وَأُنْثَىٰ وَجَعَلْنَكُو شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُولًا إِنَّا أَكْرَمَكُو عِندَ ٱللَّهِ أَتَقَىكُو أَنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ خَبِيرٌ ﴾.
- ب. قال رسول الله عَلَيْهِ: «مَثَلُ الْمُؤْمِنِينَ في تَوادِّهِمْ وَتَراحُمِهِمْ وَتَعاطُفِهِمْ مَثَلُ الْجَسَدِ؛ إِذَا اشْتَكَى مِنْهُ عُضُونٌ تَداعى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمِّى».
- ج. جاء في وثيقة المدينة المُنوَّرة: ﴿ وَإِنَّهُ مَنْ تَبِعَنا مِنْ يَهودٍ، فَإِنَّ لَهُ النَّصْرَ وَالْأُسْوَةَ، غَيْرَ مَظْلومينَ، وَلا مُتَناصَر عَلَيْهِمْ».
  - أُعَلِّلُ: تُعَدُّ المملكة الأردنية الهاشمية أُنموذجًا ثُميَّزًا للوحدة الوطنية.
  - 5 أَضَعُ إشارة (√) بجانب العبارة الصحيحة، وإشارة (٨) بجانب العبارة غير الصحيحة فيها يأتي:
- أ . ( ) اختلاف أبناء الوطن الواحد في الدين، أو العِرْق، أو اللغة، هو من عوامل الضعف والفُرْقة.
  - ب. ( ) الوحدة الوطنية لا تتعارض مع وحدة الأُمَّة الإسلامية.
  - ج· ( ) من واجب المسلم نحو أُمَّته: المحافظة عليها، والدفاع عنها، والتعاون مع أبنائها.
    - 6 أَخْتارُ الإجابة الصحيحة في كلِّ ممّا يأتي:
    - 1. حرص النبي على على وحدة أبناء مجتمع المدينة المُنوَّرة عن طريق الدعوة إلى:
    - أ . المؤاخاة. ب العصبية. ج التجارة. د الحرية.
      - 2. من الأدلَّة الشرعية التي تُحَدِّر من العنصرية بصورة مباشرة:
      - أ . قوله تعالى: ﴿يَنَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن ذَكَرٍ وَأَنْتَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبَا وَقَبَآيِلَ لِتَعَارَفُوٓا ﴾.
        - ب. قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾.
      - ج. قوله عَلَيْ : "مَثَلُ الْمُؤْمِنِينَ في تَوادِّهِمْ وَتَراحُمِهِمْ وَتَعاطُفِهِمْ مَثَلُ الْجَسَدِ».
        - د. قوله عَلَيْة : (دَعُوها؛ فَإِنَّهَا مُنْتَنَةٌ).
  - 3. يشير قوله تعالى: ﴿ وَأُعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ ﴾ إلى مبدأ يُقوّي الوحدة الوطنية، هو:
    - أ . محاربة التعصُّب. ب. الدعوة إلى الاجتماع.
      - ج. تقبُّل الاختلاف.

